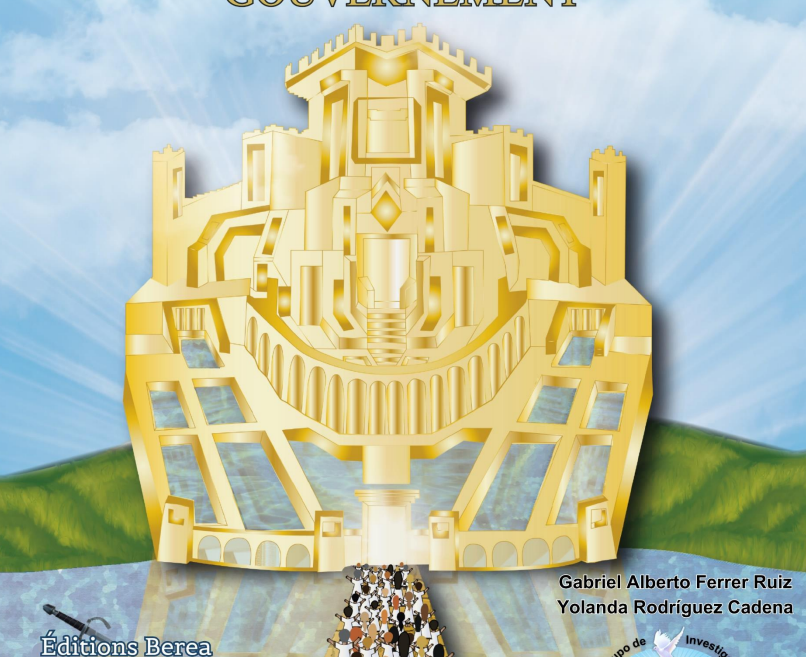
# LEROYAUME ÉTERNEL

DESCENDANCE, NOUVELLE TERRE ET GOUVERNEMENT



## LE ROYAUME ÉTERNEL

Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement

Gabriel Alberto Ferrer Ruiz Yolanda Rodríguez Cadena





Catalogation dans la publication. Éditions Berea.

Le Royaume Éternel : Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement / Ferrer Ruiz,

Gabriel - Rodríguez Cadena, Yolanda. Éditions Berea. 2024.

Première édition française 2024

Barranquilla, Colombia.

630 pages, illustrations.

Inclut des références bibliographiques.

Taille: 28 Mb

Publié à l'origine sous le titre : El Reino Eterno: Descendencia, Tierra y Gobierno

Segunda Edición (revisada): juillet, 2023 ISBN 978-958-57956-3-1

1- Eschatologie

#### Église chrétienne Berea

#### Le Royaume Éternel : Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement

Gabriel Ferrer Ruiz Yolanda Rodríguez Cadena

#### Éditions Berea.

Première édition française (Basé sur l'édition espagnole révisée): novembre 2024

#### Publié à l'origine sous le titre :

El Reino Eterno: Descendencia, Tierra y Gobierno

Première édition : Janvier 2021 ISBN 978-958-57956-3-1

Deuxième édition (améliorée et revue): juillet 2023

#### Édité et réalisé en Colombie

Berea Éditions Calle 79B No. 42-191 Barranquilla (La Colombie)

#### Conception et mise en page :

Ministère Berea Barranquilla

#### **Couverture:**

Ministère Berea Barranquilla

Tous droits réservés. Toute partie de ce livre ne peut pas être copiée ou reproduite sans l'autorisation de ses auteurs et de l'éditeur. La plupart des citations bibliques sont tirées de la Bible Louis Segond (LSG); on utilise aussi les suivantes versions : Segond 21 (SG21), La Bible du Semeur (BDS), Nouvelle Édition de Genève (NEG1979), Darby 1885 (DBY) et Ostervald 1811 (OST). On indique seulement ces versions, autrement, c'est toujours la LSG. Les mots en gras dans les versets indiquent qu'ils ont été surlignés par les auteurs ; les termes hébreux et grecs entre parenthèses dans les versets sont ajoutés par les auteurs.

#### Comment citer ce livre:

Ferrer, G., Rodríguez, Y. (2024). Le Royaume Éternel : Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement. Éditions Berea.

Suivez-nous sur: www.ministeriobereabarranguilla.com/fr

YouTube: 
Berea Films Barranquilla

Ministerio Berea Barranquilla

### TABLE DES MATIÈRES

| ÉTERNEL DANS LES ÉCRITURES                                                                                                                                                                             |    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 2.1. Perspectives doctrinales sur l'interprétation                                                                                                                                                     | 6  |
| 2.1.1. La tentation dans le domaine des désirs de la chair                                                                                                                                             | 7  |
| 2.1.2. La tentation dans le domaine de la vaine gloire de la vie                                                                                                                                       | 7  |
| 2.1.3. Tentation dans le domaine de la convoitise des yeux                                                                                                                                             | 8  |
| 2.2. Principes herméneutiques                                                                                                                                                                          | 23 |
| 2.2.1. Le début de l'histoire dans la perspective éternelle (passé – présent – futur : d'éternité en éternité)                                                                                         |    |
| 2.2.2. Le principe du texte : Le contexte biblique interne et externe                                                                                                                                  | 31 |
| 2.2.3. Le principe du langage : symboles, figures, allégories, mots, énoncés, genres littéraires (narratif, descriptif, lyrique, argumentatif et prophétique ; pris isolément dans leurs combinaisons) |    |
| CHAPITRE 4 LES ALLIANCES BIBLIQUES ET LEURS CARACTÉRISTIQUES                                                                                                                                           | 48 |
| 4.1. Les caractéristiques des alliances bibliques                                                                                                                                                      | 48 |
| 4.1.1 Les alliances sont fondées sur les serments de Dieu                                                                                                                                              | 48 |
| CHAPITRE 6 DE GÉNÉRATION EN GÉNÉRATION : LA FRUCTIFICATION ET MULTIPLICATION LA DÉSCENDANCE POUR L'ÉTERNITÉ                                                                                            | 56 |
| 6.1 La promesse de la fécondité (la fructification)                                                                                                                                                    | 57 |
| 6.1.1. Premier contexte                                                                                                                                                                                | 62 |
| 6.1.2. Deuxième contexte                                                                                                                                                                               | 62 |
| 6.1.3. Troisième contexte                                                                                                                                                                              | 62 |
| 6.1.4. Quatrième contexte                                                                                                                                                                              | 63 |
| 6.1.5. Cinquième contexte                                                                                                                                                                              | 64 |
| 6.1.6. Sixième contexte                                                                                                                                                                                | 65 |
| 6.1.7. Septième contexte                                                                                                                                                                               | 65 |
| 6.4 Les générations adamiques sous le péché et la mort                                                                                                                                                 | 66 |
| 6.5 Les générations bénies : La lignée bénie du Christ                                                                                                                                                 | 68 |
| 6.6 La promesse d'une progéniture coupée pour ceux qui ne sont pas sauvés, cer<br>qui vont en enfer pour l'éternité                                                                                    |    |
| 6.6.1. La seconde mort est d'aller à l'étang de feu qui est une existence éternelle                                                                                                                    | 74 |

Ferrer, G., Rodríguez, Y. (2024). *La promesse de la descendance sainte et éternelle et les alliances bibliques*. Dans : *Le Royaume Éternel : Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement*. Éditions Berea.

|                     | seconde mort est d'aller à l'étang de feu et il s'agit d'être exclu de la présen la gloire de sa puissance, pour toujours |      |
|---------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|                     | seconde mort implique la perte ultime de toutes les promesses éternelles d                                                |      |
|                     | 7 LA PROMESSE D'UNE DESCENDANCE SAINTE ET ÉTERNELLE DANCES BIBLIQUES                                                      |      |
| 7.1. L'acco         | omplissement partiel de la promesse de la descendance                                                                     | 91   |
| 7.1.1. La           | prééminence de la promesse de la descendance dans l'Alliance Édénique                                                     | 92   |
| 7.1.2. La           | prééminence de la promesse de la descendance dans l'Alliance Adamique                                                     | 92   |
| 7.1.3. La           | prééminence de la promesse de la descendance dans l'Alliance de Noé                                                       | 94   |
| 7.1.4. La           | prééminence de la promesse de la descendance dans l'Alliance Abrahamiqu                                                   | ле95 |
| 7.1.7. La           | prééminence de la promesse de la descendance dans l'Alliance Davidique                                                    | 104  |
| 7.1.8. La           | prééminence de la promesse de la descendance dans la Nouvelle Alliance                                                    | 108  |
|                     | 10 LA NOUVELLE CRÉATION LES NOUVEAUX CIEUX ET LA NOUVE                                                                    |      |
| 10.1 Raiso          | ons pour lesquelles Dieu fera une nouvelle création                                                                       | 124  |
| 10.2 La pr          | remière création                                                                                                          | 127  |
| 10.2.1              | Le ciel et la Terre                                                                                                       | 127  |
| 10.2.2              | La Terre et la Voie lactée comme centre de l'univers                                                                      | 134  |
| 10.3 La no          | ouvelle création                                                                                                          | 137  |
| 10.4 La lo          | i d'expansion                                                                                                             | 147  |
| 10.4.1              | Les décrets divins dans la première création et dans l'Alliance Édénique .                                                | 147  |
| 10.4.2              | La loi de l'expansion dans la nouvelle création : Les Cieux et la Terre éten<br>156                                       | dus  |
| 10.4.3<br>éternelle | La nouvelle création : Les Cieux et la Terre étendus pour une descendance et infinie                                      |      |
| 10.4.4              | La nouvelle création et les deux grands mystères                                                                          | 167  |
| 10.4.5              | Comment le Seigneur fera les nouveaux Cieux et la nouvelle Terre                                                          | 176  |
| 10.4.6<br>sa puissa | La nouvelle création : La richesse de la gloire de Dieu et l'infinie grandeur<br>ance                                     |      |
| BIBLIOGRA           | APHIE                                                                                                                     | 189  |
| À PROPOS            | DES AUTEURS                                                                                                               | 191  |

## CHAPITRE 2 PRINCIPES D'INTERPRÉTATION POUR COMPRENDRE LE ROYAUME ÉTERNEL DANS LES ÉCRITURES

#### 2.1. Perspectives doctrinales sur l'interprétation

Pour comprendre le contenu de l'Écriture, il est nécessaire d'adopter une perspective d'interprétation ; et il n'en existe qu'une seule véritable : la perspective biblique, c'est-à-dire celle que le Seigneur a instituée dans sa Parole. Cependant, au cours de l'histoire de l'Église, une autre forme d'interprétation est apparue : elle n'est pas biblique et a servi de fondement à de nombreuses fausses doctrines, en particulier les doctrines diaboliques de la prospérité matérielle, de la confession positive de la foi et du « royaume maintenant », entre autres.

Cette fausse perspective est celle que Satan a présentée dans le désert lorsqu'il a tenté l'humanité de Jésus-Christ; mais le Seigneur lui a répondu avec la véritable perspective d'interprétation biblique, fondée sur l'éternité, sur le Royaume Éternel, sur les réalités incorruptibles, sur les choses de l'Esprit.

Pour comprendre en quoi consistent ces deux perspectives, analysons Matthieu chapitre 4. Lisons les versets 1 et 2 : « ¹ Alors Jésus fut emmené par l'Esprit dans le désert, pour être tenté par le diable. ² Après avoir jeûné quarante jours et quarante nuits, il eut faim.

Le Seigneur jeûnait : il n'a pas soumis son corps physique ni à la nourriture ni à l'eau, mais il était dans la présence de Dieu le Père et du Saint-Esprit, ne soumettant pas son humanité au matériel, au corruptible, à la nourriture qui périt. Matthieu précise au verset 2 qu'après avoir jeûné, le Seigneur a eu faim : le besoin physique de ce corps de faiblesse qu'il avait dans son incarnation s'est manifesté. Le diable en a profité pour tenter Jésus. Et c'est précisément ici que commence la guerre entre les deux perspectives d'interprétation que nous avons mentionnées : la perspective antibiblique, charnelle, mondaine, corruptible, proposée par le diable, contre la perspective biblique, éternelle, incorruptible, celle de l'Esprit. Regardons les trois tentations : la tentation de la convoitise de la chair, la tentation de la convoitise des yeux et la tentation de l'orgueil de la vie, en suivant ce que l'apôtre Jean dit : « Car tout ce qui est dans le monde, la convoitise de la chair, la convoitise des yeux et l'orgueil de la vie, ce n'est pas du Père, mais du monde » (1 Jn 2.16) ; il faut souligner que le but du diable était d'amener Jésus à l'écouter et à lui obéir.

#### 2.1.1. La tentation dans le domaine des désirs de la chair

Dans Matthieu 4.3, il est dit : « Le tentateur, s'étant approché, lui dit : Si tu es Fils de Dieu, ordonne que ces pierres deviennent des pains. » Le diable cherchait, d'abord, que Jésus utilise sa puissance pour accomplir un miracle ; et deuxièmement, qu'avec ce miracle, Il satisfasse son ventre, sa faim. Faisant une analogie avec Ésaü, le diable voulait que le Seigneur renonce à son droit d'aînesse pour un repas : « ... à ce qu'il n'y ait ni impudique, ni profane comme Ésaü, qui pour un mets vendit son droit d'aînesse. » (Hébreux 12.16). Cependant, le Seigneur Jésus-Christ a répondu au diable par la Parole de Deutéronome 8.3, que nous trouvons citée dans Matthieu 4.4 : « Jésus répondit : Il est écrit : L'homme ne vivra pas de pain seulement, mais de toute parole qui sort de la bouche de Dieu. » De cette façon, le Seigneur a établi la perspective éternelle de l'interprétation des Écritures, car la Parole de Dieu est plus importante que la nourriture corruptible, puis qu'elle est incorruptible et produit en nous l'éternité de la vie ; lisons 1 Pierre 1.23-25 :

- <sup>23</sup> Étant régénérés, non par une semence corruptible, mais par une semence incorruptible, par la parole de Dieu, qui vit et qui demeure éternellement.
- <sup>24</sup> Car toute chair est comme l'herbe, et toute la gloire de l'homme comme la fleur de l'herbe ; l'herbe sèche, et sa fleur tombe ;
- <sup>25</sup> Mais la parole du Seigneur demeure éternellement ; et c'est cette parole dont la bonne nouvelle vous a été annoncée.

#### 2.1.2. La tentation dans le domaine de la vaine gloire de la vie

Dans Matthieu 4.5-7, il est dit:

<sup>5</sup> Le diable le transporta dans la ville sainte, le plaça sur le haut du temple, 6 et lui dit : Si tu es Fils de Dieu, jette-toi en bas ; car il est écrit : Il donnera des ordres à ses anges à ton sujet ; Et ils te porteront sur les mains, De peur que ton pied ne heurte contre une pierre. 7 Jésus lui dit : Il est aussi écrit : Tu ne tenteras point le Seigneur, ton Dieu.

Dans ce passage, Matthieu raconte que Satan cherchait à pousser le Seigneur à démontrer sa puissance avec orgueil, arrogance et par dispute. Le diable s'est rendu compte que, dans la première tentation, le Christ lui avait cité les Écritures ; par conséquent, le tentateur les a aussi mentionnées, mais de manière fragmentée et pour ses desseins pervers. Cependant, le Seigneur lui a répondu : « ... Il est aussi écrit : Tu ne tenteras point le Seigneur, ton Dieu. » (Matthieu 4.7). Jésus établit ici la méthode d'interprétation littérale-contextuelle, dans laquelle toutes les Écritures sont prises en compte — chaque mot, phrase, chaque verset, chaque passage, chaque livre — dans leurs relations les uns avec les autres. C'est ainsi que s'établit l'herméneutique du : « Il est écrit et il est aussi écrit ».

#### 2.1.3. Tentation dans le domaine de la convoitise des yeux

Dans Matthieu 4.8-9, il est dit : « <sup>8</sup> Le diable le transporta encore sur une montagne très élevée, lui montra tous **les royaumes du monde** et leur gloire, <sup>9</sup> et lui dit : Je te donnerai toutes ces choses, si tu te prosternes et m'adores. » Le diable a offert au Seigneur les richesses et tout ce qui était dans le monde ; son but était d'amener Jésus à l'adorer et ainsi à le servir. C'est pourquoi le Seigneur lui a répondu : « … Retire-toi, Satan ! Car il est écrit : Tu adoreras le Seigneur, ton Dieu, et tu le serviras lui seul. » (Mt 4.10). Ici, Jésus-Christ cite Deutéronome 6.13 et 10.20-21, où Israël a reçu le commandement de ne craindre que son Seigneur, de le louer et de le servir.

La perspective d'interprétation fondée sur le royaume de ce monde, avec une vision fragmentée de l'Écriture, conduit les croyants à succomber à la tentation dans les trois domaines que nous avons décrits. Cette interprétation les amène à fixer leur regard sur cette terre, sur cette vie, sur le ventre, sur le monde, sur les choses corruptibles et éphémères. Tandis que la perspective de l'éternité, celle de la vie, nous conduit à vaincre la tentation et le malin. Cette perspective nous guide à regarder aux promesses éternelles du Seigneur, aux choses inébranlables et incorruptibles, au Royaume des Cieux, au Royaume de Dieu, aux réalités d'en haut — comme le dit l'apôtre Paul —, à la cité céleste, à la Nouvelle Jérusalem. Voyons cela dans le tableau suivant :

**Tableau 1**Perspectives bibliques et non bibliques et types de tentation

| PERSPECTIVE<br>NON BIBLIQUE                                                                                          | TYPE DE<br>TENTATION                                                                                                                                   | PERSPECTIVE<br>BIBLIQUE                                                                                                   | AUTRES VERSETS CONTRE<br>LA PERSPECTIVE<br>ANTIBIBLIQUE                                                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Celle de Satan<br>lorsqu'il a tenté<br>le Seigneur dans<br>le désert (Mt 4).                                         | tout ce qui est dans le monde, la convoitise de la chair, la convoitise des yeux et l'orgueil de la vie, ne vient pas du Père, mais du monde (1 Jn 2). | La réponse de Jésus<br>à Satan (Mt Ch. 4).                                                                                |                                                                                                                                             |
| <sup>3</sup> Le tentateur,<br>s'étant approché,<br>lui dit : Si tu es<br>Fils de Dieu,<br>ordonne que ces<br>pierres | La convoitise de la<br>chair                                                                                                                           | <sup>4</sup> Jésus répondit : Il<br>est écrit : L'homme<br>ne vivra pas de pain<br>seulement, mais de<br>toute parole qui | 3 afin de t'apprendre que l'homme ne vit pas de pain seulement, mais que l'homme vit de tout ce qui sort de la bouche de l'Éternel. (De 8). |

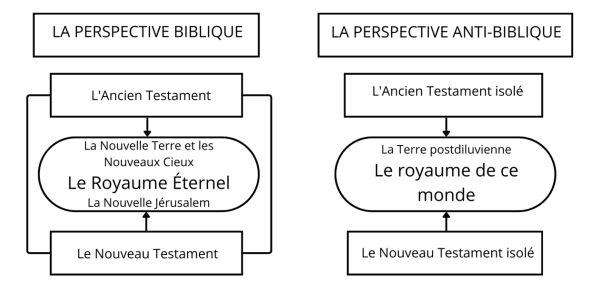
| deviennent des pains. » (Mt 4).                                                                                                                                                                                                                                                                      |                           | sort de la bouche de<br>Dieu. » (Mt 4).                                                                                                                      | 19 Leur fin sera la perdition; ils ont pour dieu leur ventre, ils mettent leur gloire dans ce qui fait leur honte, ils ne pensent qu'aux choses de la terre. (Ph 3).  14 Délivre-moi des hommes par ta main, Éternel, des hommes de ce monde! Leur part est dans la vie, Et tu remplis leur ventre de tes biens; Leurs enfants sont rassasiés, Et ils laissent leur superflu à leurs petits-enfants. (Ps 17).                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 5 Le diable le transporta dans la ville sainte, le plaça sur le haut du temple, 6 et lui dit: Si tu es Fils de Dieu, jette-toi en bas; car il est écrit: Il donnera des ordres à ses anges à ton sujet; Et ils te porteront sur les mains, De peur que ton pied ne heurte contre une pierre. (Mt 4). | L'orgueil de la vie       | <sup>7</sup> Jésus lui dit : Il est<br>aussi écrit : Tu ne<br>tenteras point le<br>Seigneur, ton Dieu.<br>» (Mt 4).                                          | 16 Vous ne tenterez point l'Éternel, votre Dieu, comme vous l'avez tenté à Massa. (De 6).  12 Alors l'Éternel dit à Moïse et à Aaron : Parce que vous n'avez pas cru en moi, pour me sanctifier aux yeux des enfants d'Israël, vous ne ferez point entrer cette assemblée dans le pays que je lui donne. 13 Ce sont les eaux de Meriba, où les enfants d'Israël contestèrent avec l'Éternel, qui fut sanctifié en eux. (No 20). |
| <sup>8</sup> Le diable le transporta encore sur une montagne très élevée, lui montra tous les royaumes du monde et leur gloire, <sup>9</sup> et lui dit: Je te donnerai toutes ces choses, si tu                                                                                                     | La convoitise des<br>yeux | <sup>10</sup> Jésus lui dit :<br>Retire-toi, Satan !<br>Car il est écrit : Tu<br>adoreras le<br>Seigneur, ton Dieu,<br>et tu le serviras lui<br>seul. (Mt 4) | 13 <b>Tu craindras l'Éternel, ton Dieu</b> , tu le serviras, et tu jureras par son nom. (De 6).  20 <b>Tu craindras l'Éternel,</b> ton Dieu, tu le serviras, tu t'attacheras à lui, et tu jureras par son nom.  21 Il est ta gloire, il est ton Dieu : c'est lui qui a fait au milieu de toi ces choses grandes et terribles que tes yeux ont vues.                                                                             |

| te prosternes et  |  | (De 10). |
|-------------------|--|----------|
| m'adores. (Mt 4). |  |          |

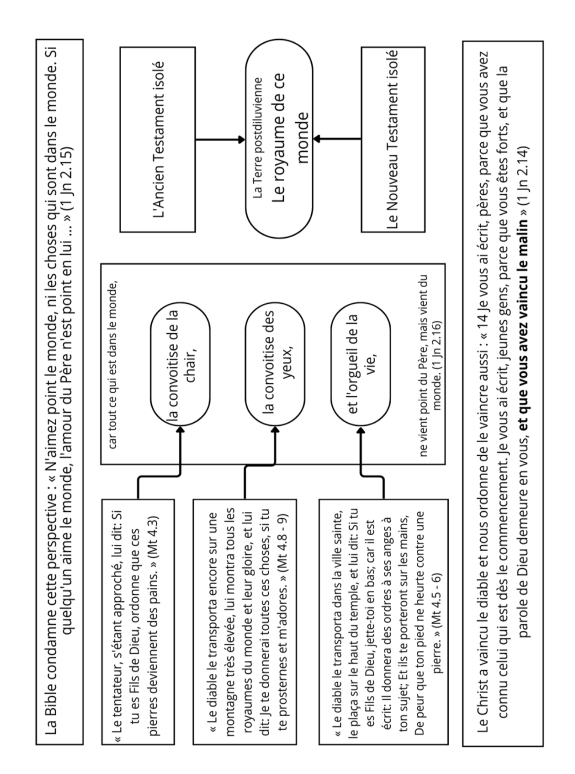
Toute la Bible est centrée sur l'éternité de vie, sur le Royaume Éternel comme but. Par conséquent, L'Écriture ne peut pas être lue avec une perspective terrestre, celle du royaume de ce monde, avec une vision corruptible et fragmentée.

Figure 1

Deux perspectives d'interprétation : La biblique et l'anti-biblique



**Figure 2**Perspective anti-biblique : Vision fragmentée de l'Écriture.



L'opposition entre les deux perspectives — l'éternelle, biblique, et l'anti-biblique, terrestre — se retrouve dans toutes les Écritures. Regardons quelques passages :

**Tableau 2**Opposition entre les perspectives d'interprétation biblique et anti-biblique

| ODDOCUTIO                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ON ENTRE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| OPPOSITION ENTRE                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |  |  |  |
| LA PERSPECTIVE NON BIBLIQUE<br>ROYAUME DE CE MONDE<br>LE ROYAUME TERRESTRE ET<br>CORRUPTIBLE                                                                                                                                                                                                                           | LA PERSPECTIVE BIBLIQUE<br>ROYAUME ÉTERNEL ET INCORRUPTIBLE<br>NOUVEAUX CIEUX ET NOUVELLE TERRE                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |  |  |  |
| 18 Car plusieurs, je vous l'ai dit souvent, et maintenant je vous le redis en pleurant, se conduisent en ennemis de la croix de Christ (Phil 3. OST).  19 Leur fin sera la perdition; leur Dieu, c'est leur ventre, leur gloire est dans leur infamie, et leurs affections sont aux choses de la terre. (Phil 3. OST). | <sup>20</sup> Pour nous, <b>nous sommes citoyens des cieux</b> ; d'où nous attendons aussi le Sauveur, le Seigneur Jésus-Christ, <sup>21</sup> <b>Qui transformera le corps de notre humiliation, afin qu'il soit semblable au corps de sa gloire</b> , par la puissance par laquelle il peut tout se soumettre à lui-même (Phil 3. OST).                                  |  |  |  |  |  |
| <sup>2</sup> Affectionnez-vous aux choses d'en haut, et non à <b>celles de la terre</b> (Col 3. OST).                                                                                                                                                                                                                  | <sup>1</sup> Si donc vous êtes ressuscités avec Christ, <b>cherchez les choses d'en haut,</b> où Christ est assis à la droite de Dieu. (Col 3). <sup>3</sup> Car vous êtes morts, et votre vie est cachée avec Christ en Dieu <sup>4</sup> Mais quand Christ, qui est votre vie, paraîtra, <b>alors vous serez aussi manifestés avec lui dans la gloire.</b> (Col 3. OST). |  |  |  |  |  |
| <sup>15</sup> S'ils avaient eu en vue <b>celle d'où ils étaient sortis</b> , ils auraient eu le temps d'y retourner. (Hébreux 11. LSG).                                                                                                                                                                                | <sup>16</sup> Mais maintenant <b>ils en désirent une meilleure, c'est-à-dire une céleste</b> . C'est pourquoi Dieu n'a pas honte d'être appelé leur Dieu, car il leur a préparé une cité (Hébreux 11. LSG).                                                                                                                                                                |  |  |  |  |  |
| <sup>9</sup> C'est par la foi qu'il [Abraham] vint s'établir<br>dans <b>la terre promise comme dans une<br/>terre étrangère,</b> habitant sous des tentes,<br>ainsi qu'Isaac et Jacob, les cohéritiers de la<br>même promesse. (Hébreux 11. LSG).                                                                      | <sup>10</sup> Car il attendait la cité <b>qui a de solides fondements, celle dont Dieu est l'architecte et le constructeur</b> . (Hébreux 11. LSG).                                                                                                                                                                                                                        |  |  |  |  |  |
| <sup>27</sup> Ces mots : Une fois encore, indiquent le changement <b>des choses ébranlées</b> , comme étant faites pour un temps, (Hébreux 12. LSG).                                                                                                                                                                   | <sup>27</sup> afin que <b>les choses inébranlables</b> subsistent (Hébreux 12. LSG).                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |  |  |

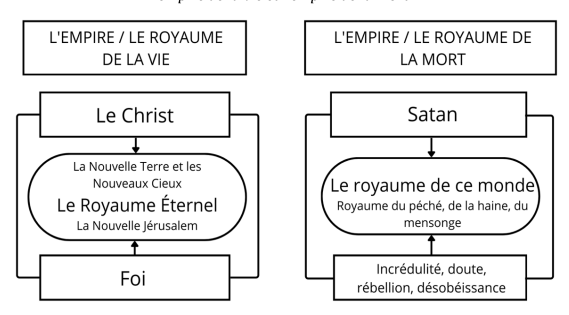
Les Écritures sont claires dans l'opposition entre les deux perspectives que nous avons mentionnées, car il s'agit de l'opposition entre l'empire de la vie et l'empire de la mort.

Le premier est le Royaume des Cieux, le Royaume de Dieu ou le Royaume Éternel (avec la Nouvelle Jérusalem), dans lequel on entre par la foi. Ce royaume est offert par le Christ, car il est le chemin, la vérité et la vie (Jn 14.6), et il a mis en lumière la vie et l'immortalité par l'Évangile : « ... et qui a été manifestée maintenant par l'apparition de notre Sauveur Jésus Christ, qui a détruit la mort et a mis en évidence la vie et l'immortalité par l'Évangile. » (2 Ti 1.10).

L'empire de la mort, quant à lui, est offert par Satan, le prince de ce monde (Jn 12.31 ; 14.30 ; 16.11 ; Ép 2.2). Ce royaume est caractérisé par le péché, la haine, le mensonge, la vanité, l'incrédulité, le doute, la rébellion, la désobéissance et les autres œuvres de la chair. La Bible enseigne que le Seigneur Jésus-Christ a détruit celui qui avait le pouvoir de la mort : « Puis donc que les enfants participent de la chair et du sang, il en a aussi de même participé, afin que par la mort il détruisît celui qui avait l'empire de la mort, c'est-à-dire, le diable... (Hé 2.14. OST).

Figure 3

L'empire de la vie et l'empire de la mort



Satan a toujours incité l'homme à lire, à interpréter et à appliquer la Bible selon son point de vue mondain, pécheur et corruptible. En Eden, il y a eu la première attaque lorsque le serpent a fait entendre à Eve ses mensonges qui remettaient en question la Parole de Dieu, le saint commandement. La première réaction d'Ève a été de l'interroger à l'intérieur de son cœur ; et lorsqu'elle a mangé de l'arbre, l'Écriture témoigne qu'elle a commencé à voir les choses autrement. Ce qu'elle n'avait pas perçu auparavant, elle

l'a vue désormais : « ... bon à manger et agréable à la vue, et qu'il était précieux pour ouvrir l'intelligence... (Ge 3.6a).

Figure 4

Perspective non biblique. Royaume de ce monde



La vision mondaine et corruptible de l'Écriture agit comme un filtre qui fait apparaître la terre et le monde post-diluvien comme désirables, bons, parfaits, normaux, bénis, et comme le meilleur de tous les mondes possibles. Le but du diable est que tous les êtres humains demeurent aveugles, le voile posé sur leurs sens et sur leur entendement. C'est ce qui est arrivé au peuple d'Israël : ayant reçu la Loi, qui est spirituelle, il l'a interprétée de manière charnelle, corruptible et mondaine : « Nous savons, en effet, que la loi est spirituelle ; mais moi, je suis charnel, vendu au péché » (Ro 7.14).

Cette idée se confirme dans l'épisode de la manne. Le Seigneur l'a envoyée, mais les Israélites n'ont pas obéi au commandement de rassembler la portion du jour et de ne pas sortir le jour du sabbat. Au-delà de rassasier la faim du peuple, Dieu voulait leur enseigner l'obéissance à sa Parole, car l'homme ne vivra pas seulement de pain, mais de tout ce qui sort de la bouche de l'Éternel (De 8.3).

L'interprétation de la Parole de Dieu de manière corruptible, selon la logique du royaume de ce monde, a été pratiquée par Caïn. Il pensait que la terre lui appartenait et que sa culture dépendait de sa propre force ; ainsi, Dieu ne méritait pas son adoration. Abel, au contraire, a reconnu sa condition de pécheur et a apporté au Seigneur son cœur ainsi que son offrande.

Cette perspective mondaine et corruptible a été adoptée par tous les descendants de Caïn, qui ont construit des villes, fabriqué des artefacts, développé la culture, la musique et bien d'autres activités et objets. En réalité, une telle vision du monde a été partagée par la majorité de l'humanité, à l'exception de la lignée de Noé, qui était juste et intègre dans sa génération. Cela s'est manifesté notamment en Hénoch, qui a été enlevé par Dieu parce qu'il a marché avec Lui, révélant ainsi qu'il avait une vision éternelle de la Parole de Dieu (Ge 5.24).

Le jugement du Déluge a été la décision de Dieu de détruire le monde et le péché et de donner à l'humanité une nouvelle opportunité. Cependant, cette humanité déchue s'est retrovée ensuite dans le pays de Shinear commandé par Nimrod, le premier homme puissant dont le royaume était Babel (Gn 10.8-10). La vision et l'interprétation mondaines et corruptibles ont conduit les hommes à entreprendre la construction d'une tour et d'une ville, arrêtées par le jugement de Dieu sur la confusion des langues (Ge 11.5-9).

En dépit de ce jugement, les hommes ont gardé dans leurs cœurs Babel, la ville de Babylone, la mère de toutes les fornications, la Grande Prostituée (Ap 17.5); ils édifiaient cette ville dans tous les lieux où ils allaient. C'est pourquoi, de la postérité de Sem, le Seigneur a décidé d'appeler Abraham à qui Il a ordonné de quitter sa ville, le pays où il vivait, de même que sa famille. Dieu lui a donné les promesses éternelles de la Terre, la descendance multipliée éternellement et le gouvernement aussi éternel. Abraham a cru en cet héritage éternel et cela lui a été compté comme justice (Ge 12.1-4; 15.1-6; 17.5-8; 22.15-18).

Abraham a embrassé la vision du Royaume Éternel, c'est-à-dire l'interprétation de la Parole de Dieu — ses promesses, son alliance et son héritage — dans une perspective éternelle, non corruptible ni éphémère. Le Seigneur a poursuivi son plan de salut avec Abraham et sa postérité en Isaac et Jacob, à qui Il a confirmé l'alliance, les promesses et l'héritage. De Jacob est né le peuple d'Israël, que Dieu a béni afin de le préserver et d'accomplir la promesse de la Postérité, le Christ, annoncé en Genèse 3.15, Celui qui écraserait la tête de Satan.

Pendant que le Seigneur réalisait son plan, les nations, déjà entrées par la porte de Babel — Babylone — pour adorer Satan, ont suivi leur propre chemin.

Cependant, depuis l'Égypte, le peuple d'Israël s'était déjà attaché à la perspective du royaume de ce monde, à ce qui est corruptible; c'est pourquoi il aspirait sans cesse à retourner à l'esclavage et se querellait en continuellement avec Moïse, qui avait pourtant une vision claire de ce que signifiait la terre promise de l'Alliance

Abrahamique. Dans le désert, occupaient leur cœur. Malheureusement, Israël considérait Dieu seulement comme le pourvoyeur de ses besoins physiques et matériels, lesquels étaient devenus le centre de sa vie.

Cette situation d'Israël n'est-elle pas semblable à ce qui se passe aujourd'hui avec l'Église ? Certes, elle lui ressemble : l'Église de la fin des temps est imprégnée des choses de la terre, recherchant les mains de Dieu plutôt que son cœur ; elle est totalement immergée dans le royaume de ce monde et a oublié les promesses et les alliances éternelles, pourtant clairement et maintes fois affirmées dans les Écritures.

Poursuivons notre histoire : lorsque Josué a mené la bataille de Jéricho, la porte de la terre promise, Dieu avait donné à Israël des instructions précises. Mais Acan a adopté la perspective corruptible du royaume de ce monde, en s'appropriant des biens voués à la destruction : un manteau de Shinear (symbole de son entrée à Babel), deux cents pièces d'argent et un lingot d'or d'environ six cents grammes. Il les a cachés dans sa tente, associant sa famille à son péché et entraînant tout le peuple dans les conséquences de sa faute, car Israël a perdu ensuite la bataille d'Aï.

À cause de son péché, Acan et sa famille ont été jugés par Dieu dans la vallée d'Acor, la vallée du malheur, et tous sont descendus en enfer. Ces événements montrent que toute interprétation de la Parole de Dieu fondée sur la perspective du royaume de ce monde conduit à la destruction et à la perdition éternelle (Jos 7).

L'histoire du peuple d'Israël a été marquée par une compréhension corruptible de la Parole de Dieu, depuis l'exode d'Égypte jusqu'à la première venue du Christ. C'est pourquoi le Seigneur a enseigné en insistant sur la compréhension éternelle de l'Écriture, avec le Saint-Esprit, en utilisant un langage spirituel pour exprimer les réalités spirituelles (1 Co 2.13).

Un exemple que nous pouvons citer est celui où le Seigneur a dit à ses disciples de se garder du levain des pharisiens et des sadducéens, en se référant à leur doctrine, totalement centrée sur le royaume de ce monde. Lisons Matthieu 16.6-12 :

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Jésus leur dit : Gardez-vous avec soin du levain des pharisiens et des sadducéens.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Les disciples raisonnaient en eux-mêmes, et disaient : C'est parce que nous n'avons pas pris de pains.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Jésus, l'ayant connu, dit : Pourquoi raisonnez-vous en vous-mêmes, gens de peu de foi, sur ce que vous n'avez pas pris de pains ?

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Êtes-vous encore sans intelligence, et ne vous rappelez-vous plus les cinq pains des cinq mille hommes et combien de paniers vous avez emportés,

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> ni les sept pains des quatre mille hommes et combien de corbeilles vous avez emportées?

Les disciples ont compris d'un point de vue corruptible ce que le Seigneur leur a enseigné sur le levain des pharisiens. C'est pourquoi le Seigneur leur a dit que le problème n'était pas le pain physique, mais que la véritable question était la doctrine. Il leur a donc rappelé le miracle de la multiplication des pains et des poissons, car le fils de Dieu ne doit pas s'inquiéter de ce qui périt.

Le Seigneur a également rappelé à ses disciples la prédication du pain de vie, qu'il a enseignée après la multiplication des cinq pains (Jean ch. 6). Ce discours est un exemple clair de l'interprétation de l'Écriture selon la perspective de l'éternité de la vie, par opposition à la perspective corruptible, terrestre et mondaine de la multitude qui a cherché Jésus pour le pain qui périt. Le centre de cette prédication du pain de vie est la résurrection des morts, le fondement de l'Évangile du Christ et le seul moyen d'obtenir les promesses éternelles en accomplissement de toutes les alliances.

La perspective corruptible — centrée sur la terre post-diluvienne — a également été défendue par les religieux de l'époque de Jésus, les sadducéens et les pharisiens. Voyons quelques exemples :

Tableau 3La perspective incorruptible des Écritures et la perspective corruptible des Écritures

| INTERPRÉTATION DES<br>ÉCRITURES À PARTIR<br>DU ROYAUME DE CE<br>MONDE<br>INTERPRÉTATION<br>TERRESTRE                                                      | INTERPRÉTATION DES<br>ÉCRITURES À PARTIR DU<br>ROYAUME ÉTERNEL<br>INTERPRÉTATION SPIRITUELLE                                                                                                                                                                                                                                                   | EXPLICATION DES VERSETS                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 11 Les pharisiens virent cela, et ils dirent à ses disciples : Pourquoi votre maître mange-t-il avec les publicains et les gens de mauvaise vie ? (Mt 9). | 12 Et Jésus, l'ayant entendu, leur dit : Ce ne sont pas ceux qui sont en santé qui ont besoin de médecin, mais ceux qui se portent mal. 13 Mais allez, et apprenez ce que signifie : Je veux la miséricorde, et non pas le sacrifice, car ce ne sont pas des justes que je suis venu appeler à la repentance, mais des pécheurs. (OST) (Mt 9). | Les pharisiens croyaient que la Parole de Dieu s'adressait à ceux qu'ils considéraient comme justes ; mais ils ne comprenaient pas que, dans l'Ancien Testament, il est affirmé qu'il n'y a pas de juste (Ps 14.1-3), et que tous sont pécheurs. C'est pourquoi le Seigneur, en plus de le leur rappeler, utilise la méthode |

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Comment ne comprenez-vous pas que ce n'est pas au sujet de pains que je vous ai parlé ? Gardez-vous du levain des pharisiens et des sadducéens.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Alors ils comprirent que ce n'était pas du levain du pain qu'il avait dit de se garder, mais de l'enseignement des pharisiens et des sadducéens.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | du « Il est aussi écrit » et cite<br>Osée 6.6, en leur disant : «<br>Allez et apprenez ce que<br>signifie ». Par ces paroles, le<br>Seigneur Jésus renvoie les<br>pharisiens à l'ensemble du<br>chapitre 6 d'Osée, où Dieu<br>réprimande le peuple d'Israël<br>pour le manque de sincérité<br>de sa repentance.                                                                                                                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <sup>1</sup> En ce temps-là, Jésus traversa des champs de blé un jour de sabbat. Ses disciples, qui avaient faim, se mirent à arracher des épis et à manger. <sup>2</sup> Les pharisiens, voyant cela, lui dirent: Voici, tes disciples font ce qu'il n'est pas permis de faire pendant le sabbat. (Mt 12). | 3 Mais Jésus leur répondit: N'avezvous pas lu ce que fit David, lorsqu'il eut faim, lui et ceux qui étaient avec lui; 4 comment il entra dans la maison de Dieu, et mangea les pains de proposition, qu'il ne lui était pas permis de manger, non plus qu'à ceux qui étaient avec lui, et qui étaient réservés aux sacrificateurs seuls? 5 Ou, n'avez-vous pas lu dans la loi que, les jours de sabbat, les sacrificateurs violent le sabbat dans le temple, sans se rendre coupables? 6 Or, je vous le dis, il y a ici quelque chose de plus grand que le temple. 7 Si vous saviez ce que signifie: Je prends plaisir à la miséricorde, et non aux sacrifices, vous n'auriez pas condamné des innocents. 8 Car le Fils de l'homme est maître du sabbat. Mais Jésus leur répondit: N'avez-vous pas lu ce que fit David, lorsqu'il eut faim, lui et ceux qui étaient avec du sabbat (Mt 12). | Le Seigneur dit aux pharisiens qu'ils n'avaient pas compris la bataille qu'Il avait menée pour garder David et préserver les alliances dans la Postérité, qui était Lui-même. Il leur rappelle aussi ce qui est écrit dans la Loi au sujet des prêtres. Là encore, Jésus emploie la méthode du « Il est aussi écrit », en les renvoyant à Exode 31.15 et 35.2, ainsi qu'à Nombres 28.9. Quant à l'événement concernant David, le Seigneur les renvoie à 1 Samuel 21.6. |
| <sup>1</sup> Alors des scribes et des pharisiens vinrent de Jérusalem à Jésus, et lui dirent : 2 Pourquoi tes disciples transgressentils la tradition des anciens ? car ils ne se lavent point les mains lorsqu'ils prennent leurs repas. (OST) (Mt 15).                                                    | <sup>3</sup> Mais il leur répondit : Et vous, pourquoi transgressez-vous le commandement de Dieu par votre tradition ? <sup>4</sup> Car Dieu a donné ce commandement : Honore ton père et ta mère ; et : Que celui qui maudira son père ou sa mère soit puni de mort. <sup>5</sup> Mais vous, vous dites : Celui qui aura dit à son père ou à sa mère : Ce dont je pourrais t'assister est un don consacré à Dieu, n'est pas tenu d'honorer son père ou sa mère. <sup>6</sup> Et ainsi vous avez anéanti le commandement                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Le Seigneur enseigne aux pharisiens que la tradition des anciens est un commandement d'hommes et qu'elle ne peut être au-dessus de la Parole de Dieu. C'est pourquoi Jésus cite Exode 20.12, Lévitique 19.3 et Deutéronome 5.16. Mais Il utilise à nouveau la méthode du « Il est aussi écrit », en les renvoyant au Psaume 78.36-37, à Ésaïe 29.13 et à Ézéchiel 33.31.                                                                                               |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | de Dieu par votre tradition. (OST) (Mt 15).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <sup>3</sup> Les pharisiens l'abordèrent, et dirent, pour l'éprouver : Est-il permis à un homme de répudier sa femme pour un motif quelconque ? (Mt 19).                                                                                                                                                                                                | <sup>4</sup> Et il leur répondit : N'avez-vous pas lu que Celui qui créa, au commencement, fit un homme et une femme ; <sup>5</sup> Et qu'il dit : À cause de cela l'homme quittera son père et sa mère, et s'attachera à sa femme, et les deux seront une seule chair ? <sup>6</sup> Ainsi ils ne sont plus deux, mais une seule chair. Ce que Dieu a joint, que l'homme ne le sépare donc pas. (OST) (Mt 19).                                                                                                                            | Le Seigneur rappelle aux pharisiens ce qu'Il a établi dès le commencement, avant le péché: son plan et sa volonté parfaite, qui est le mariage. Par conséquent, le Seigneur enseigne que la pratique de « se marier et se donner en mariage » n'était pas son plan ni sa volonté; elle a été introduite avec le mariage léviratique, à cause de la mort — conséquence du péché. Cette pratique de « se marier et se donner en mariage » appartient au siècle mauvais, inauguré par le péché d'Adam. Le divorce fait également partie de cette réalité du mariage et du fait de se donner en mariage. |
| <sup>7</sup> Ils lui dirent : Pourquoi<br>donc Moïse a-t-il<br>commandé de donner<br>une lettre de divorce à la<br>femme et de la répudier ?<br>(OST) (Mt 19).                                                                                                                                                                                          | 8 Il leur dit : C'est à cause de la dureté de votre cour que Moïse vous a permis de répudier vos femmes ; mais il n'en était pas ainsi au commencement. 9 Mais je vous dis que quiconque répudiera sa femme, si ce n'est pour cause d'adultère, et en épousera une autre, commet un adultère ; et celui qui épousera celle qui a été répudiée, commet aussi un adultère. » (OST) (Mt 19).                                                                                                                                                  | Le Seigneur rappelle le commencement de la création, avant le péché. Lorsqu'll mentionne la dureté du cœur comme cause de la lettre de divorce, Il met en lumière le péché de l'homme. Ainsi, le divorce fait partie du jugement lié au péché.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <sup>23</sup> Ce jour-là les sadducéens, qui disent qu'il n'y a point de résurrection, vinrent à Jésus, et lui firent cette question : <sup>24</sup> Maître, Moïse a dit : Si quelqu'un meurt sans enfants, son frère épousera sa veuve, et suscitera lignée à son frère. <sup>25</sup> Or, il y avait parmi nous sept frères, dont le premier, s'étant | <sup>29</sup> Mais Jésus, répondant, leur dit :<br>Vous êtes dans l'erreur, parce que<br>vous n'entendez pas les Écritures,<br>ni quelle est la puissance de Dieu.<br><sup>30</sup> Car à la résurrection les<br>hommes ne prendront point de<br>femmes, ni les femmes de maris ;<br>mais ils seront comme les anges<br>de Dieu dans le ciel. <sup>31</sup> Et, quant à<br>la résurrection des morts, n'avez-<br>vous point lu ce que Dieu vous a<br>dit: <sup>32</sup> Je suis le Dieu d'Abraham, le<br>Dieu d'Isaac et le Dieu de Jacob. | Ici, le Seigneur affirme clairement que les sadducéens se sont égarés, parce qu'ils ont méconnu les Écritures et la puissance de Dieu. En effet, ils se sont montrés ignorants des promesses contenues dans toutes les alliances: - L'Alliance Édénique - L'Alliance Noachique, - L'Alliance Abrahamique                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

marié. mourut n'ayant point eu d'enfants, il laissa sa femme à son frère. <sup>26</sup> De même aussi le second, puis le troisième. jusqu'au septième. 27 Or, après eux tous, la femme aussi mourut. 28 Duquel donc des sept sera-t-elle femme à la résurrection. car tous les sept l'ont eue ? (OST) (Mt 22).

Dieu n'est pas le Dieu des morts, mais des vivants. <sup>33</sup> Et le peuple entendant cela, admirait sa doctrine. (OST) (Mt 22.)

- L'Alliance Mosaïque,
- L'Alliance de la terre
- L'Alliance Davidique

De plus, les sadducéens ignoraient la Nouvelle Alliance annoncée par les prophètes de l'Ancien Testament et accomplie par le Christ. Ils se trouvaient pourtant devant l'Auteur et le Consommateur de Nouvelle Alliance, mais ils n'ont voulu ni le recevoir ni croire en Lui.

Ce qui est arrivé aux religieux du temps de Jésus est semblable à ce qui arrive aujourd'hui à l'Église dans ces temps de la fin que nous vivons. Le diable a placé un voile sur son cœur et sur sa pensée, au moyen d'une interprétation corrompue des Écritures. Ainsi, l'Église comprend et explique tout dans la perspective limitée du royaume de ce monde, de la terre post-diluvienne.

Satan cherche également à agir dans la vie des enfants de Dieu à qui le Seigneur a déjà ôté le voile par la connaissance de la vérité et de l'Évangile glorieux. L'ennemi poursuit cette œuvre perverse en tentant de remettre le voile, notamment par les fausses doctrines qu'il répand sur toute la terre, comme l'affirme l'apôtre Pierre dans sa seconde épître, chapitre 2, versets 18-22).

- $^{18}\,\text{Avec}$  des discours enflés de vanité, ils amorcent par les convoitises de la chair, par les dissolutions, ceux qui viennent à peine d'échapper aux hommes qui vivent dans l'égarement ;
- <sup>19</sup> ils leur promettent la liberté, quand ils sont eux-mêmes esclaves de la corruption, car chacun est esclave de ce qui a triomphé de lui.
- <sup>20</sup> En effet, si, après s'être retirés des souillures du monde, par la connaissance du Seigneur et Sauveur Jésus Christ, ils s'y engagent de nouveau et sont vaincus, leur dernière condition est pire que la première.
- <sup>21</sup> Car mieux valait pour eux n'avoir pas connu la voie de la justice, que de se détourner, après l'avoir connue, du saint commandement qui leur avait été donné.
- <sup>22</sup> Il leur est arrivé ce que dit un proverbe vrai : Le chien est retourné à ce qu'il avait vomi, et la truie lavée s'est vautrée dans le bourbier.

L'Église qui demeure sous le voile des doctrines de l'erreur ne peut sortir de cet aveuglement spirituel — qui nie les promesses et les alliances éternelles — qu'en se repentant et en se nourrissant de la Parole de Dieu, de la saine doctrine, afin de rejeter tous les mensonges.

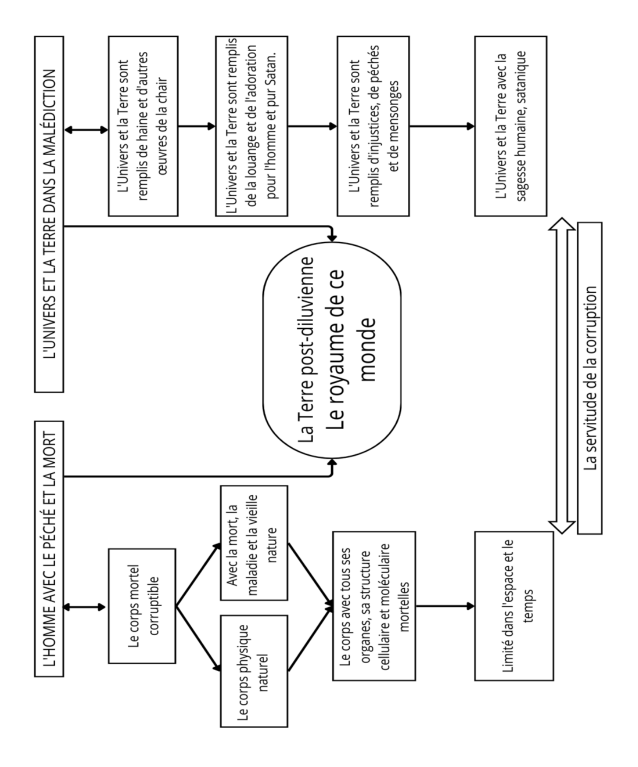
La vision et l'interprétation terrestres et mondaines de l'Écriture cherchent à enraciner l'Église dans le siècle mauvais, dans cet univers et sur cette terre maudite par le péché. La Bible enseigne clairement les caractéristiques de l'être humain et de la création après la chute ; voyons :

L'homme est devenu mortel et corruptible après la chute. Son corps physique et naturel est désormais sujet à la maladie, à la mort et à la nature pécheresse (l'ancienne nature). Ses organes, sa structure cellulaire et moléculaire ont accueilli la mort. L'être humain possède un corps limité par l'espace et le temps : telle est la condition de l'homme sur la terre post-diluvienne, vivant dans l'esclavage de la corruption.

Après le péché, l'univers et la terre sont tombés sous la malédiction. Ils ont été remplis de haine et des autres œuvres de la chair à cause de l'humanité déchue. L'univers et la terre se sont imprégnés de louanges et d'adoration rendues à l'homme et à Satan ; ils ont été envahis par l'injustice, le péché et le mensonge. La sagesse satanique — la sagesse purement humaine — a été intronisée (Ro 1.20-32 ; 1 Co 1.21 ; Jc 3.14-15).

Figure 5

Terres postdiluviennes. Royaume de ce monde



#### 2.2. Principes herméneutiques

## 2.2.1. Le début de l'histoire dans la perspective éternelle (passé – présent – futur : d'éternité en éternité)

Il est nécessaire d'être clair sur les temps que Dieu a établis dans son plan parfait ; La Bible fait référence à des dispensations qui sont formulées entre l'éternité, avant la fondation du monde, et l'éternité dans le Royaume éternel, après le Royaume Millénaire.

Les Écritures enseignent le temps éternel dans lequel le Dieu trinitaire a toujours existé et a habité (Ps 106.48) ; il y a des références à ce temps avec l'expression « Avant la fondation du monde » : « ...<sup>19</sup> mais par le sang précieux de Christ, comme d'un agneau sans défaut et sans tache, <sup>20</sup> prédestiné **avant la fondation du monde**, et manifesté à la fin des temps, à cause de vous... (1 Pi 1.19-20). Une autre expression est « avant que le monde fût » : « Et maintenant toi, Père, glorifie-moi auprès de toi-même de la gloire que j'avais auprès de toi **avant que le monde fût**. » (Jn 17.5).

Les Écritures utilisent la signification « de l'éternité à l'éternité » avec diverses expressions : « Béni soit le Seigneur, le Dieu d'Israël, **D'éternité en éternité**... (1 Ch 16.36) ; "... Levez-vous, bénissez l'Éternel, votre Dieu, d'éternité en éternité! Que l'on bénisse ton nom glorieux, qui est au-dessus de toute bénédiction et de toute louange! (Né 9.5b) ; « Béni soit l'Éternel, le Dieu d'Israël, d'éternité en éternité! Et que tout le peuple dise : Amen! Louez l'Éternel! » (Ps 106.48). En autre expression est « à jamais » (voir aussi Psaumes 103.17.)

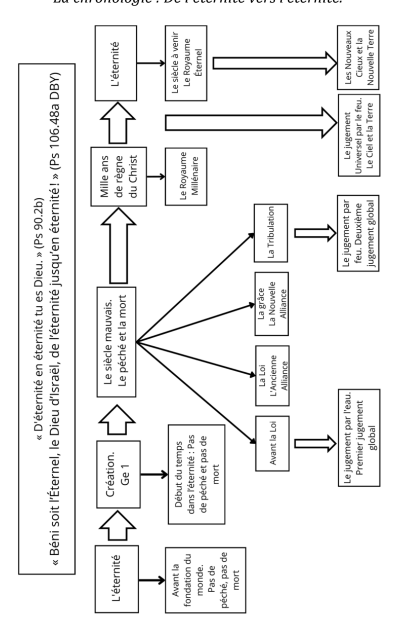
L'éternité de Dieu est réitérée tout au long de la Bible : « <sup>2</sup> <sup>2</sup> Avant que les montagnes soient nées, avant que tu aies créé la terre et le monde, **d'éternité en éternité** tu es Dieu. » (Ps 90.2. SG21). La Parole de Dieu déclare que le Seigneur habite l'éternité : « Car ainsi dit celui qui est haut élevé et exalté, **qui habite l'éternité**, et duquel le nom est le Saint : J'habite le lieu haut élevé et saint, et avec celui qui est abattu et d'un esprit contrit, pour revivifier l'esprit de ceux qui sont contrits, et pour revivifier le cœur de ceux qui sont abattus. » (Is 57.15).

Lorsque le Seigneur a fait la création, le temps a commencé, ce qui est confirmé par le fait qu'il y a eu six jours littéraux au cours desquels Il a accompli Son œuvre et le septième, Il s'est reposé. Après cette période, Adam a péché et le siècle mauvais — qui se terminera avec la seconde venue du Christ — a commencé. Par conséquent, cette période comprend le temps avant la Loi, le temps de la Loi ou l'Ancienne Alliance, la Nouvelle Alliance et le jugement de sept ans de la Tribulation.

Après le siècle mauvais, il y a une période dans le temps chronologique humain pendant lequel Christ règnera avec son Église glorifié, sans péché et sans mort ; c'est le Royaume Millénaire. Le siècle à venir commencera après le Royaume Millénaire, et après les jugements sur Satan, les démons, les perdus, la Terre et les Cieux (brûlés par le feu). Ce siècle à venir correspond au Royaume Éternel. Voyons tout cela exposé dans le schéma suivant :

Figure 6

La chronologie : De l'éternité vers l'éternité.



Pour l'interprétation correcte des Écritures, il est nécessaire de garder à l'esprit cette structure temporelle divine, car souvent les différentes périodes sont entrelacées dans un même passage biblique, nous devons savoir les identifier et les distinguer, afin de ne pas tomber dans des interprétations erronées.

Cependant, il ne suffit pas de reconnaître les temps, il est également nécessaire que nous connaissions leurs caractéristiques liées aux événements de chacune des périodes, comme la Bible les décrit. Ci-dessous, nous verrons ces caractéristiques dans le tableau 4, basé sur les faits et les caractéristiques clés qui se trouvent dans la colonne du temps correspondant à l'Eden ou au Paradis, avant le péché d'Adam. Les autres colonnes représentent des périodes ou des dispensations organisées par ordre chronologique croissant de gauche à droite (une colonne spécifique sera marquée d'un « NON » lorsque la caractéristique de la colonne de gauche n'apparaît pas dans cette dispensation) :

Tableau 4Comparaison des temps et de leurs caractéristiques

| LE TEMPS<br>DE L'EDEN /<br>PARADIS | LE<br>TEMPS<br>APRÈS<br>LE<br>PÉCHÉ<br>ET<br>AVANT<br>LA LOI | LE<br>TEMPS<br>DE LA<br>LOI OU<br>L'ANCIE<br>NNE<br>ALLIANC<br>E | LE TEMPS DE LA NOUVLLE ALLIANCE. (Ère de la Grâce ou de l'Église) (Semaine 69 prolongée dans le temps) Et la fin de cette ère avec l'Enlèvement et le commencement de la Tribulation (La 70e semaine de Daniel 9) | LE TEMPS<br>DU<br>ROYAUME<br>MILLÉNAI<br>RE | INTERVAL<br>LE    | LE ROYAUME<br>ÉTERNEL   |
|------------------------------------|--------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|-------------------|-------------------------|
| Arbre de vie<br>(Ge 2.9).          | NON (Ge<br>3.22).                                            | NON (Ge<br>3.22).                                                | NON (Ge 3.22).                                                                                                                                                                                                    | NON (Ge<br>3.22).                           | NON (Ge<br>3.22). | Arbre de vie (Ap 22.2). |

| La présence<br>de Dieu sans<br>entrave (Gn<br>1. 26-30; 2.<br>7.15-17;<br>21). | NON (Ge<br>3.23-24).                                                      | NON (Ge<br>3.23-24).                          | PAS dans l'humanité (Ge 3.23-24) (Dans l'Église, le Saint-Esprit habite dans le croyant, mais nous demeurons loin du Seigneur (2 Co 5.6-9)                                                                                       | NON (Ge<br>3.23-24).                               | NON (Ge<br>3.23-24).                                  | La présence<br>physique de Dieu<br>sans entrave<br>(Ap 21.3).    |
|--------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| Pas de<br>péché (Ge 1-<br>2).                                                  | Le péché<br>(Genèse<br>3 et tout<br>le récit<br>du livre<br>de<br>Genèse) | Péché :<br>Tout<br>l'Ancien<br>Testame<br>nt. | Péché (Tout le Nouveau Testament; toute l'histoire de l'humanité jusqu'à la fin du Royaume Millénaire). (Pour l'Église: jusqu'au jour de l'Enlèvement). Après l'enlèvement, le péché suivra chez ceux qui vivent la Tribulation. | Le péché<br>chez les<br>mortels<br>(És 65.20).     | Le péché<br>chez les<br>mortels<br>(Ap 20.3,<br>7-9). | Pas de péché (Ap<br>21.4, 22.3 ; Za<br>14.11 ; Je 32.39-<br>40). |
| Pas de mort<br>(Ge 1-2).                                                       | La mort<br>(Ge 3.19;<br>4.8; 5.1-<br>32).                                 | La mort<br>(Ro 5.14,<br>17. 21).              | La mort (Romains 5.14, 17, 21). Pour l'Église, cela se terminera dans l'Enlèvement (1 Co 15.51-56). Pour l'humanité, la mort continuera avec                                                                                     | La mort<br>chez les<br>pécheurs<br>(És 65,<br>20). | La mort<br>chez les<br>pécheurs<br>(Ap 20.3,<br>7-9). | La non-mort (1<br>Co 15.24-26; Ap<br>20.14; 21.4).               |

| Pas de maladie, pas de pleurs, pas de souffrance (Genèse 1-2). | Maladie,<br>pleurs,<br>maladie<br>(Genèse<br>3 et tout<br>le récit<br>de la<br>Genèse). | La<br>maladie,<br>les<br>pleurs, la<br>souffranc<br>e.<br>Tout<br>l'Ancien<br>Testame<br>nt.            | La maladie, les pleurs, la souffrance (Tout le Nouveau Testament; toute l'histoire de l'humanité jusqu'à la fin du Royaume Millénaire). (Pour l'Église: jusqu'au jour de l'Enlèvement). | La<br>maladie,<br>les pleurs,<br>la<br>souffrance<br>(pour les<br>pécheurs)<br>(Za 14.18-<br>19). | Les pleurs<br>La<br>souffrance,<br>la douleur<br>et le<br>jugement<br>(Ap 20.11-<br>15) | Pas de maladie,<br>de pleurs, de<br>souffrance<br>(Ap 21.4).                                                                                                                                               |
|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Satan et les<br>démons en<br>liberté (Ge<br>3.1-5).            | Satan et<br>les<br>démons<br>en liberté<br>(Job 1.7 ;<br>2.2).                          | Satan et<br>les<br>démons<br>en liberté<br>(Lé 17.7;<br>De 32.17;<br>Am<br>5,25-26;<br>Ac 7.42-<br>43). | Satan et les<br>démons en<br>liberté (Ép 6.12).                                                                                                                                         | Satan et<br>les démons<br>liés (Ap<br>20.1-3).                                                    | Satan et<br>les démons<br>en liberté<br>(Ap 20,<br>8-9).                                | Satan et les<br>démons dans<br>l'étang de feu<br>pour toujours<br>(Ap 2.10).                                                                                                                               |
| Une terre<br>sans<br>malédiction<br>(Ge 1-2).                  | Terre<br>maudite<br>(Ge 3.17).                                                          | Terre<br>maudite<br>(Ge 3.17).                                                                          | Terre maudite (Ge 3.17).                                                                                                                                                                | Terre maudite (partiellement restaurée).                                                          | Terre<br>maudite<br>(Ge 3,17).                                                          | Une terre sans<br>malédiction (Ap<br>22.3).                                                                                                                                                                |
| Terrain sans<br>limites (Ge<br>1). Loi de<br>l'expansion       | Terres avec limites (Ge 1; Ac 17.26). Loi de l'expansi on arrêtée par le péché          | Terres<br>avec<br>limites<br>(Ge 1<br>Ac<br>17.26).                                                     | Une terre avec<br>des limites (Ge 1<br>Ac 17.26).                                                                                                                                       | Terre avec<br>des limites<br>(Éz 47).                                                             | Terre avec des limites.                                                                 | Une terre sans limites / étendue à cause du Troisième Ciel en elle et de la descendance multipliée. Le Royaume des cieux sur la terre, les cieux des cieux. (És 44.24; 9.7; Ép 1.10; Col 1.20; Ap 21.1-2). |
| La Terre et<br>le Troisième<br>Ciel séparés<br>(Ge 1).         | La Terre<br>et le<br>Troisièm<br>e Ciel<br>séparés<br>(Ge 1).                           | La Terre<br>et le<br>Troisièm<br>e Ciel<br>séparés<br>(Ge 1).                                           | La Terre et le<br>Troisième Ciel<br>séparés (Ge 1).                                                                                                                                     | La Terre et<br>le<br>Troisième<br>Ciel<br>séparés<br>(Ge 1).                                      | La Terre et<br>le<br>Troisième<br>Ciel<br>séparés.                                      | La terre et le<br>troisième ciel<br>unis (Ép 1.10;<br>Col 1.20; Ap<br>21.1-2).                                                                                                                             |

| L'immortalit<br>é et<br>l'éternité de<br>l'homme (Ge<br>1-2).                                                   | La<br>mortalité<br>de<br>l'homme<br>(És 51.12<br>; Ro 6.12,<br>11; 1 Co<br>15.53-54<br>; 2 Co<br>4.11;<br>5.4). | La<br>mortalité<br>de<br>l'homme<br>(És 51.12<br>; Ro 6.12,<br>11 ; 1 Co<br>15.53-54<br>; 2 Co<br>4.11 ; 5.<br>4). | La mortalité de<br>l'homme (És<br>51.12 ; Ro 6.12,<br>11 ; 1 Co 15.53-<br>54 ; 2 Co 4.11 ;<br>5,4).                                                                                | La mortalité de l'homme (És 51.12; Ro 6.12, 11; 1 Co 15.53-54; 2 Corinthien s 4.11; 5.4).                                         | La<br>mortalité<br>de<br>l'homme<br>(És 51.12).                                   | L'immortalité et<br>l'éternité de<br>l'homme (Ro 2.7<br>; 2 Ti 1.10 ; Ap<br>21.4).                                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| l'humanité<br>prouvée par<br>l'existence<br>du péché<br>dans<br>l'univers<br>avec Satan<br>(Ge 2.9, 16-<br>17). | L'humani<br>té<br>éprouvée<br>(Ge 2.9,<br>16-17).                                                               | L'humani<br>té<br>éprouvée<br>(Ge 2.9,<br>16-17).                                                                  | Une humanité prouvée. L'Église est mise à l'épreuve dans la foi (Ap 2.10; 1 Pi 1.6-7; 4.12). Après l'Enlèvement, l'humanité subira l'heure de l'épreuve (Ap 3.10), la Tribulation. | L'humanit<br>é éprouvée<br>dans son<br>cœur, car il<br>y aura<br>bénédictio<br>n et Satan<br>sera lié<br>(Apocalyps<br>e 20.1-2). | L'humanit<br>é éprouvée<br>(Ap 20.3,<br>7-9).                                     | Plus jamais<br>l'humanité ne<br>sera mise à<br>l'épreuve<br>(Ap 21.4, 22.3;<br>Za 14.11; Jé<br>32.39-40).         |
| Il n'y avait pas de vieille nature, de chair, de Perverse, parce que l'homme n'avait pas péché (Ge 1-2).        | Il y a la vieille nature, la chair, (la Perverse ) à cause du péché (Ro 8.6; Ga 5.19; Ép 2.3).                  | Il y a la<br>vieille<br>nature, la<br>chair<br>à cause<br>du péché<br>(Ro 8.6;<br>Ga 5.19;<br>Ép 2.3).             | Il y a la vieille<br>nature, la chair<br>à cause du péché<br>(Ro 8.6 ; Ga 5.19<br>; Ép 2.3).                                                                                       | Il y a la<br>vieille<br>nature, la<br>chair<br>à cause du<br>péché (Ro<br>8.6; Ga<br>5.19; Ép<br>2.3).                            | Il existe<br>la vieille<br>nature, la<br>chair (Ap<br>20.3, 7-9).                 | Jamais plus la vieille nature, la chair, La Perverse n'existeront. Seulement glorifiés, parfaits enfants de Dieu. |
| Pas de<br>malédiction<br>(Ge 1-2).                                                                              | Malédicti<br>on (Ge<br>3.17).                                                                                   | Malédicti<br>on (Ge<br>3.17).                                                                                      | Malédiction (Ge 3.17).                                                                                                                                                             | Malédictio<br>n (Ge<br>3.17).                                                                                                     | Malédictio<br>n (Ge<br>3.17).                                                     | Pas de<br>malédiction (Za<br>14.11 ; Ap 2.3).                                                                     |
| Il n'y avait<br>pas de<br>temple : le<br>paradis était<br>le temple<br>(Ge 1-2).                                | Pas de temple : des autels ont été construit s (Ge 8.20).                                                       | Temple: Le Tabernac le (Ex 26) Deux temples juifs: celui de Salomon (2                                             | Temple: pour les Juifs, il n'y a pas de temple. L'Église; chaque croyant est un temple de l'Esprit Dans la Tribulation, le troisième temple                                        | Temple<br>Millénaire<br>(Ez 40-44).                                                                                               | Le temple<br>millénaire<br>sera<br>détruit<br>lorsque la<br>Terre sera<br>brûlée. | Pas le temple. Dieu est le temple dans la Nouvelle Jérusalem (Ap 21.22).                                          |

|                                                           |                                                                                                                                                                                                                          | Chroniqu es 6) Et celle de Zorobabe l après 70 ans de captivité (Esd 5).                                                                           | sera construit (2<br>Th 2.4; Ap 11.1).                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                             |                                                                                           |
|-----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| Adam, fils<br>direct de<br>Dieu (Ge 1-2<br>; Lu 3.38).    | L'humani té: Il n'y a pas d'enfants légitimes de Dieu Ceux qui ont la foi comme Abraham sont considér és comme des « serviteur s ». (Lc 20.37- 38); ils sont aussi appelés « des enfants d'adoptio n » (Ro 9.4; Ép 1.5). | Il n'y a pas d'enfants légitimes de Dieu. Israël est considér é comme le peuple de Dieu et les Gentils ne sont pas un peuple (Ex 3.10; 1 Pi 2.10). | Pas des enfants directs de Dieu : des créatures pour les nonsauvés et les croyants sont des enfants adoptifs en Christ Mais dans l'Enlèvement, ils seront des fils directs (Ga 4.5; Lc 20.36). | Ne pas être des enfants directs de Dieu (êtres humains mortels) Les croyants glorifiés sont des enfants directs du Millénium et de ses descendan ts (Ap 21.7). | Êtres humains mortels: pas enfants directs de Dieu. Les croyants glorifiés sont des fils directs et leurs descendan ts sont les fils directs des chrétiens. | Tous les êtres humains glorifiés seront des enfants directs de Dieu (Ap 21.3, 7).         |
| L'homme<br>loue Dieu<br>sans entrave<br>(Genèse 1-<br>2). | Tout le monde ne loue pas Dieu. Seuls ceux qui avaient la foi louent comme Abel, Noé, Abraham                                                                                                                            | Tout le monde ne loue pas Dieu, seulemen t les saints du peuple d'Israël louent; la plupart                                                        | Tout le monde<br>ne loue pas Dieu.<br>Seule la sainte<br>Église loue ;<br>l'apostat, les<br>païens et le<br>peuple d'Israël<br>adorent Satan.                                                  | Tout le monde ne loue pas Dieu. Les glorifiés adoreront, une partie du peuple d'Israël et des païens loueront.                                                 | Tout le<br>monde ne<br>loue pas<br>Dieu.                                                                                                                    | Tous les êtres humains loueront et adoreront Dieu (Ps 22.27; 48.2; 57.5, 11; 66.4; 96.1). |

|                                                     | (autels et holocaust es) (Hé 11.4; Ge 8.20; 22.13). La plupart de l'humanit é n'adore pas. | des gens<br>ne l'ont<br>pas fait ;<br>les<br>Gentils<br>non plus.                                                                                                                                                                   |                                                                                                                               |                                                                               |                        |                                                                                                                       |
|-----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Sagesse et<br>connaissanc<br>e de Dieu<br>(Ge 1-2). | La<br>sagesse<br>humaine<br>et<br>diaboliqu<br>e (Ge<br>3.6).                              | La sagesse humaine et diaboliqu e (Ro 1, 21-23; 1 Co 1, 19-21). Le Seigneur a donné la Loi au peuple d'Israël, mais la plupart l'ont rejetée. Seuls quelques -uns du peuple avaient la sagesse de Dieu (serviteu rs et prophète s). | La sagesse<br>humaine et<br>diabolique<br>(L'Église a la<br>sagesse de Dieu,<br>Sa Parole) (Ro 1.<br>21-23; 1 Co 1.<br>19-21) | La sagesse<br>de Dieu<br>enseignée<br>par l'Église<br>(És 11.9 ;<br>Ha 2.14). | La sagesse<br>humaine. | La sagesse et la<br>connaissance de<br>Dieu dans toute<br>la terre et dans<br>tout l'univers (Je<br>31.34 ; Hé 8.11). |

| Descendanc<br>e sainte<br>promise,<br>Une<br>descendanc<br>e pour Dieu<br>(Ge 1.28;<br>Mal 2.15). | Une<br>postérité<br>sous le<br>péché,<br>sous une<br>malédicti<br>on (És<br>65.23). | Une descenda nce sous le péché, sous une malédicti on (És 65.23). | Une<br>descendance<br>sous le péché,<br>sous une<br>malédiction (És<br>65.23). | Une descendan ce sous le péché, dans la malédictio n chez tous les mortels. (És 65.23). La postérité de ceux qui sont glorifiés est sainte, la postérité bénie du Seigneur (És 61.9) | Une descendan ce sous le péché, sous une malédictio n chez tous les mortels. (És 65.23). La postérité de ceux qui sont glorifiés est sainte, la postérité bénie du Seigneur (És 61.9) | Tous auront descendance sainte, la lignée bénie de Dieu (Ge 17.7; És 65, 23; Je 31.34; 32. 39; Ps 72.15-18; 92.12-13; Os 14.4-7). |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

#### 2.2.2. Le principe du texte : Le contexte biblique interne et externe

Ce principe consiste à analyser les versets en fonction des éléments suivants :

- Leur antécédent (ce qui précède) et leur conséquent (ce qui suit).
- Leur relation avec le passage immédiat.
- Leur relation avec le livre dans son ensemble.
- Leur relation avec le Nouveau Testament ou l'Ancien Testament.
- Leur relation avec l'ensemble de la Bible.
- Leur relation avec le contexte externe.

La perspective biblique repose sur une lecture intégrale de l'Écriture, dont le centre est l'éternité. C'est une lecture qui considère chaque texte biblique dans son intégralité et en relation avec toute la Parole de Dieu. La perspective non biblique, en revanche, se caractérise par une lecture fragmentaire, qui isole les versets de leur contexte et ignore les relations mentionnées ci-dessus.

En ce qui concerne le contexte externe, il est bien établi qu'une interprétation biblique sérieuse doit prendre en considération les coordonnées spatio-temporelles, sociales, culturelles, géographiques et politiques dans lesquelles les livres bibliques ont été

rédigés, car celles-ci peuvent éclairer le sens d'un passage particulier. On peut distinguer trois types de relation avec le contexte externe :

- (a) Celle qui concerne la détermination du cadre historique immédiat entourant le texte ; par exemple, l'Empire babylonien lors de la déportation de Juda, ou l'Empire romain lors de la première venue du Christ.
- (b) Celle qui se rapporte à l'accomplissement de la prophétie **dans le contexte biblique**; par exemple, le jugement des captivités, le retour après soixante-dix ans d'exil, la première venue du Christ, ou encore la naissance de l'Église.
- (c) Celle qui se rapporte à l'accomplissement de la prophétie **en dehors du contexte biblique**; par exemple, la destruction du temple en 70 apr. J.-C., annoncée par le Seigneur Jésus-Christ en Matthieu 24,1-2; le retour d'Israël dans son pays en 1948, prophétisé dans l'Ancien Testament par divers prophètes tels qu'Ézéchiel (chapitre 36) et dans le Nouveau Testament par le Seigneur Jésus-Christ (Mt 24.32); ou encore la renaissance de l'Empire romain à travers l'Union européenne, annoncée dans Daniel 9.

Un exemple frappant est l'accomplissement des signes de la fin des temps, que nous voyons s'accomplir aujourd'hui et qui annoncent l'imminence du jour du Seigneur, des sept années de Tribulation, et donc, l'enlèvement prochain de l'Église avant ce jugement.

## 2.2.3. Le principe du langage : symboles, figures, allégories, mots, énoncés, genres littéraires (narratif, descriptif, lyrique, argumentatif et prophétique ; pris isolément ou dans leurs combinaisons)

Ce principe herméneutique stipule que l'interprétation du langage symbolique doit toujours se faire à la lumière du contexte biblique, en tenant compte des passages où le langage est utilisé de manière littérale. Par exemple, pour comprendre les noms donnés au diable — « dragon » ou « serpent ancien » —, il faut rechercher les textes où ces images sont explicitement reliées à sa personne (cf. Ap 12.9; 20.2).

Pour les figures et les allégories, le principe est identique : il s'agit de mettre en relation l'élément symbolique et la réalité qu'il désigne. Ainsi, Hébreux 8,5 parle du tabernacle comme d'une figure et d'une ombre des réalités célestes ; de même, dans Galates 4, Paul présente l'allégorie de Sara et Agar, qui représentent respectivement la Nouvelle Alliance et l'Ancienne Alliance.

Concernant les mots, l'herméneutique distingue plusieurs usages :

- (a) les **mots-clés**, qui permettent d'identifier le thème central d'un livre ou d'un passage, comme le terme « justice » dans l'épître aux Romains ;
- (b) les **définitions de termes**, explicitées par l'Écriture elle-même, comme « amour » (1 Co 13) ou « sagesse et intelligence » (Job 28.28 ; Ps 111.10 ; Pr 1.7 ; 9.10).
- (c) les **mots indicateurs de temps ou de dispensation**, qui permettent de situer un passage ; par exemple, ceux qui renvoient au Royaume Éternel : « éternel », « éternellement », « toujours », « perpétuel », « plus jamais », « éternité », « pour les siècles des siècles », etc.

L'interprétation doit également tenir compte du genre littéraire employé par l'auteur biblique : descriptif (les Dix Commandements), argumentatif (les épîtres de Paul), narratif (Genèse, Actes, Évangiles), prophétique (prophètes majeurs et mineurs), poétique (Psaumes, Job, Cantiques), ou mixte. Certains textes combinent en effet plusieurs genres : la prophétie peut contenir de la poésie (par ex. dans Ésaïe), la poésie peut inclure de la prophétie (dans les Psaumes), et les épîtres peuvent intégrer des hymnes poétiques (dans plusieurs lettres de Paul). Des exemples concrets de ces principes seront présentés ultérieurement.

#### 2.2.4. Le principe du pluralisme prophétique

Le principe du pluralisme prophétique implique l'application de la prophétie sur plusieurs plans. Nous en retiendrons ici deux aspects :

- (a) le principe des accomplissements multiples doubles, triples et au-delà ;
- (b) le principe de l'alternance prophétique.

Avant d'exposer ces principes, il convient d'établir le cadre herméneutique. En effet, il existe une herméneutique dispensationaliste et une herméneutique non-dispensationaliste. Comme le souligne Hsieh (2015, p. 97), la différence entre les deux ne réside pas dans l'opposition entre littéralisme et non-littéralisme, mais bien dans les diverses manières de comprendre ce que signifie une lecture littérale.

La question est complexe et soulève plusieurs éléments fondamentaux :

a) Le Nouveau Testament peut-il primer sur l'Ancien Testament (AT) ? Par exemple, quelles institutions et quelles promesses de l'Ancien Testament sont modifiées par le Nouveau Testament à travers l'annulation ou l'expansion ?

- (b) La compréhension de la manière dont le Nouveau Testament utilise l'Ancien Testament. Par exemple, si le Nouveau Testament peut attribuer des significations nouvelles ou plus complètes aux textes de l'Ancien Testament.
- c) La définition et l'usage de la typologie : est-il légitime, ou non, de considérer Israël et le pays de Canaan comme des types ?

Les dispensationalistes affirment que les promesses de la terre demeurent inchangées dans le Nouveau Testament. Par conséquent, ils attendent une restauration future des Juifs ethniques sur la terre promise à Abraham, c'est-à-dire la terre de Canaan. Ils soutiennent que le Nouveau Testament réaffirme explicitement cette restauration d'Israël sur sa terre.

Les non-dispensationalistes, en revanche, considèrent que les promesses de la terre données dans l'Ancien Testament ont été modifiées : non pas abolies, mais étendues par le Nouveau Testament pour embrasser le monde entier. Cet héritage serait alors accordé à tous les descendants spirituels d'Abraham, juifs comme païens (Hsieh, 2015, p. 98). Ce postulat s'appuie sur la typologie (Canaan étant vu comme un type du *Paradis* et un type du *repos*), ainsi que sur des textes précis tels que Matthieu 5.5, Romains 4.13 et Éphésiens 6.3.

Or, le concept d'« extension » suppose qu'au temps de l'Ancien Testament, les promesses n'auraient pas été universelles, mais qu'elles se seraient élargies seulement dans le Nouveau Testament. Cette conception est erronée. En effet, dès avant la fondation du monde, Dieu avait tout déterminé dans son conseil éternel ; il l'a consigné dans l'Écriture et l'a révélé progressivement, au rythme des temps et des dispensations. Ainsi, l'héritage montré par le Seigneur à Abraham concernait dès l'origine Israël, l'Église et les nations.

La Parole de Dieu dit qu'Abraham a cru l'Éternel et qu'il lui a été compté à justice (Ge 15.6; Ro 4.3; Ga 3.6; Ja 2.23). Il croyait à la promesse d'une **descendance éternelle**, liée aux promesses de la terre et du gouvernement. Le patriarche en avait une claire intelligence, car il est écrit *dans* Hébreux 11.8-10 (DBY) :

<sup>8</sup> Par la foi, Abraham, étant appelé, obéit pour s'en aller au lieu qu'il devait recevoir pour héritage; et il s'en alla, ne sachant où il allait. <sup>9</sup> Par la foi, il demeura dans la terre de la promesse comme dans une terre étrangère, demeurant sous des tentes avec Isaac et Jacob, les cohéritiers de la même promesse; <sup>10</sup> car il attendait la cité qui a les fondements, de laquelle Dieu est l'architecte et le créateur.

Il y avait chez Abraham — comme déjà chez Abel et Noé — une pleine compréhension de la promesse. Celle-ci ne concernait pas simplement la terre postdiluvienne (la troisième terre), mais elle annonçait la sixième terre ; et c'est précisément cette révélation qui a engendré la foi en eux.

De même, l'Église a aujourd'hui un besoin vital de comprendre la promesse — surtout maintenant que son accomplissement est imminent. L'Enlèvement est à la porte, et ceux qui, au temps de la Tribulation, seront sauvés, recevront leur part de cette promesse : partiellement

dans le Royaume Millénaire, mais définitivement dans le Royaume Éternel. Lisons Hébreux 11.13-16 (DBY) :

<sup>13</sup> Tous ceux-ci sont morts dans la foi, n'ayant pas reçu les choses promises, mais les ayant vues de loin et saluées, ayant confessé qu'ils étaient étrangers et forains sur la terre. <sup>14</sup> Car ceux qui disent de telles choses montrent clairement qu'ils recherchent une patrie; <sup>15</sup> et en effet, s'ils se fussent souvenus de celle d'où ils étaient sortis, ils auraient eu du temps pour y retourner; <sup>16</sup> mais maintenant ils en désirent une meilleure, c'est-à-dire une céleste; c'est pourquoi Dieu n'a point honte d'eux, savoir d'être appelé leur Dieu, car il leur a préparé une cité.

Quant à l'approche (a) de Hsieh (2015), selon laquelle le Nouveau Testament (NT) pourrait primer sur l'Ancien Testament (AT), nous affirmons qu'il n'en est pas ainsi. Il existe, entre les deux, une relation de réciprocité, de complémentarité et de ratification-confirmation des contenus.

Dans le Nouveau Testament, l'Ancien Testament est constamment utilisé : ses significations et ses messages y sont expliqués dans le cadre de la Nouvelle Alliance. Or, cette alliance avait déjà été envisagée et décrite en détail dans la prophétie de l'Ancien Testament. C'est pourquoi l'Ancien doit être lu à la lumière du Nouveau ; mais, inversement, le Nouveau doit également être examiné à la lumière de l'Ancien.

L'Église du Christ, depuis des siècles, n'a pas suivi ce double mouvement herméneutique ; et c'est précisément pour cette raison qu'elle a occulté les promesses **éternelles** données par le Seigneur dans les huit alliances, garanties :

- par son serment, dans l'Ancien Testament;
- par le sang du Christ et le sceau du Saint-Esprit, dans le Nouveau Testament.

Dans ce livre sur le Royaume Éternel, nous examinerons en détail cette réciprocité, cette complémentarité et cette ratification entre les deux Testaments.

Sur ce même point (a), Hsieh (2015, p. 97) souligne qu'il faut s'interroger sur les institutions et promesses que le Nouveau Testament modifierait par annulation ou extension. Une telle hypothèse reviendrait à contredire les attributs mêmes de Dieu : l'immutabilité, la fidélité, la véracité, entre autres. Donc, la réponse est claire : il n'existe ni modification, ni annulation, ni extension des institutions et promesses dans le Nouveau Testament.

Concernant le point (b) — la manière dont le Nouveau Testament emploie l'Ancien, et la question de savoir s'il lui attribue des significations nouvelles ou plus complètes —, il faut préciser que rien de nouveau n'y est introduit. Ce qui a eu lieu, c'est une ouverture des Écritures dans l'esprit des apôtres du Nouveau Testament, grâce à l'action de l'Esprit Saint qui les enseignait, ainsi que l'avait promis le Seigneur Jésus-Christ (Jn 14.26; 16.13). L'apôtre Paul lui-même déclare que « le mystère a été révélé aux saints apôtres et prophètes par l'Esprit » (Ép 3.5).

En ce qui concerne le point (c), relatif à la définition et à l'usage de la typologie, et en particulier à la légitimité de considérer Israël et la terre de Canaan comme des types, il faut apporter plusieurs précisions.

Tout d'abord, Israël est le peuple de Dieu, et il conservera son identité à jamais. Dans le Nouveau Testament, certaines métaphores apparaissent — comme « droit de cité en Israël » ou « l'Israël spirituel : l'Israël de Dieu » — pour désigner l'Église (cf. Ro 9.6; Ph 3.3). Mais ces images ont pour but d'enseigner que les promesses faites à Israël, ainsi que les alliances conclues avec cette nation, s'ouvrent également aux païens dans l'Église. Il y a là un paradoxe : les promesses ont été faites à Israël en premier, mais c'est l'Église qui les recevra en premier au jour de l'Enlèvement. Israël, pour sa part, en héritera aussi, durant le Royaume Millénaire et dans le Royaume Éternel.

Quant à la terre de Canaan, envisagée comme type, il importe de souligner qu'elle a été donnée historiquement à Israël comme gage visible de la promesse éternelle de la terre faite à Abraham, et que celui-ci a reçu et a cru. Ainsi, Canaan possède à la fois une réalité historique et une réalité typologique :

- pour Israël, le peuple élu;
- pour les païens sauvés dans l'Église;
- et pour les nations sauvées qui entreront dans le Royaume Éternel.

Enfin, il convient de rappeler que, dans ce livre, nous adoptons résolument la perspective dispensationaliste, car elle est la perspective biblique. En effet, l'Écriture parle explicitement des dispensations, dont le terme grec est  $oi\kappa ovo\mu i\alpha(oikonomia)$  (Éphésiens 1.10 ; 3.9). Nier les dispensations, c'est nier la venue du Christ comme l'accomplissement de la plénitude des temps. Car il est écrit dans Éphésiens 1.9-10 (DBY) :

 $^9$  ... nous ayant fait connaître le mystère de sa volonté selon son bon plaisir,  $^{10}$  qu'il s'est proposé en lui-même pour l'administration [gr. oίκονομία, *oikonomia* : dispensation] de la plénitude des temps, savoir de réunir en un toutes choses dans le Christ, les choses qui sont dans les cieux et les choses qui sont sur la terre en lui...

Cependant, dans ce livre, nous affirmons également l'existence des alliances bibliques, car toute l'Écriture en est imprégnée ; le terme « alliance » est utilisé 306 fois, sous sa forme hébraïque (berîyth) et dans sa forme grecque διαθήκη (diathēkē).

Le mot figure pour la première fois en Genèse 6.18, lorsqu'il est fait mention de l'alliance de Dieu avec Noé (*l'Alliance noachique*). Toutefois, la première alliance est celle que le Seigneur conclut avec Adam en Éden (*l'Alliance édénique*), ce que confirment les chapitres 1 et 2 de la Genèse, et que le prophète Osée désigne ainsi : « mais eux, comme Adam, ont transgressé l'alliance » (DBY) (Osée 6.7). Nous reviendrons en détail sur ce sujet au chapitre 4.

Ayant clarifié les doctrines des dispensations et des alliances bibliques, considérons à présent les principes du pluralisme prophétique :

### 2.2.4.1. Le principe des accomplissements multiples (double, triple ou plus).

Chaque prophétie biblique possède deux, trois, voire davantage d'accomplissements. Outre le nombre de fois où la prophétie se réalise dans son accomplissement concret, il est nécessaire d'examiner les différents types, qui peuvent être :

- a) l'accomplissement spécifique et l'accomplissement général;
- b) l'accomplissement spirituel et l'accomplissement naturel.

Voyons cela de plus près :

### 2.2.4.2. Accomplissement spécifique et général.

L'accomplissement spécifique se produit lorsqu'une prophétie s'applique d'abord à des individus précis, mais sans atteindre encore son accomplissement général pour l'ensemble d'un peuple ou d'une nation. Cela peut concerner un moment particulier ou un avenir immédiat, en attendant une réalisation ultérieure et plus vaste.

Un exemple est celui de la génération sortie d'Égypte. La promesse du pays leur avait été donnée, mais, à cause de leur incrédulité et de leur désobéissance, ils ont péri dans le désert et ont été privés de l'héritage, allant à la perdition. La promesse s'est appliquée alors à la génération suivante — les fils — qui est entrée dans le pays promis. Ceux-ci se sont multipliés, et leurs descendants ont eu le règne de Saül jusqu'aux derniers rois, jusqu'au temps du jugement des captivités. Israël a été alors expulsé de sa terre, et semblait que la promesse avait été annulée ; mais, conformément à la prophétie de Jérémie, le peuple a été rétabli dans son pays après soixante-dix ans d'exil. Ainsi, un accomplissement a eu lieu pour un groupe précis et dans un temps donné, puis un accomplissement plus général s'est produit pour la nation entière.

Les chapitres 10 et 11 de l'épître aux Romains illustrent bien ces deux types. L'apôtre y montre qu'il y a bien accomplissement pour Israël, mais par étapes, selon les temps fixés par Dieu, qui a promis une restauration. Le Psaume 69.22-23, cité dans Romains 11.9-10, évoque les générations perdues (celle sortie d'Égypte, celle frappée par le jugement des captivités, et celle qui a rejeté le Christ lors de sa première venue). Pourtant, ces infidélités n'ont pas annulé la promesse ni l'alliance pour Israël : elles demeurent, et leur accomplissement définitif est encore à venir.

Un autre exemple est la promesse faite à Abraham concernant l'héritage de la terre. Elle a connu des réalisations partielles à diverses époques, mais reste en attente de son accomplissement général et définitif.

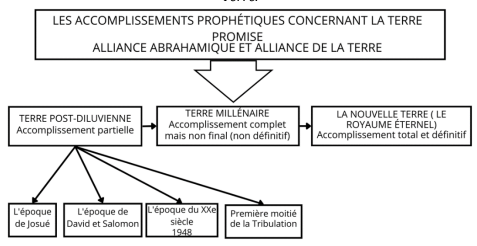
Le premier accomplissement partiel de cette prophétie, rattachée à l'Alliance Abrahamique, s'est produit au temps de Josué, lorsque le peuple a pris possession du pays. Toutefois, à cause de la désobéissance, ils n'ont pas pu le conquérir entièrement. Pour mieux comprendre la progression de ces accomplissements, nous allons maintenant les classer selon les différentes « Terres » que nous avons étudiées au chapitre 1. Voyons :

### A. Sur la Terre postdiluvienne :

- (a) Au temps de Josué (Jg 1.27-28).
- (b) À l'époque de David et Salomon, lors du royaume uni (1 Ch 18).
- (c) En 1948, lors du rétablissement de l'État d'Israël.
- (d) Dans la première moitié de la Tribulation (ce n'est pas encore arrivé).
- B. Sur la Terre millénaire (accomplissement futur).
- C. Sur la Nouvelle Terre (accomplissement final et éternel).

Voyons tout ce qui est exposé dans le schéma suivant :

**Figure 7**Accomplissements prophétiques sur la terre promise. L'Alliance Abrahamique et l'Alliance de la Terre.



### A. Sur la Terre postdiluvienne

À la mort de Josué, les ennemis ont repris une partie du pays en combattant contre Israël. Alors le Seigneur a suscité des juges pour délivrer son peuple, afin que la terre connaisse le repos (Jg 3.11, 30; 5.31; 8.28). Mais chaque fois qu'un juge mourait, Israël retombait dans le péché, et Dieu le livrait de nouveau sous le joug de ses adversaires. Cette situation a perduré jusqu'à l'époque de Samuel, lorsque le peuple a demandé un roi et que Saül a été choisi. Or, Israël était alors en guerre contre les Philistins. Après le rejet de Saül, le Seigneur a suscité David qui a

conquis le pays, et cette conquête peut être considérée comme un second accomplissement de la promesse faite à Abraham, laquelle a été consolidée sous le règne de Salomon.

Cependant, Salomon est tombé dans l'apostasie, entraîné par la multitude de dieux et de démons qu'il a honorés. Après sa mort, le peuple a été divisé en deux royaumes : le royaume du Nord (Israël) et le royaume du Sud (Juda). Tous les rois d'Israël ont été mauvais, tandis que Juda a connu quelques rois pieux. Lorsque le temps est arrivé, le Seigneur a envoyé son jugement : d'abord sur Israël, par l'Empire assyrien ; puis sur Juda, par l'Empire babylonien. Les Juifs ont été chassés de leur terre et ont vécu les soixante-dix ans de captivité prophétisés par Jérémie (Jé 25.1 ; 29.10). Au terme de cette période, ils sont revenus dans leur pays, mais toujours sous la domination des païens (les Gentils), successivement par les empires médo-perse, grec et romain, jusqu'à la première venue du Christ. Durant cette époque, Israël a persisté dans le péché, si bien que le Seigneur a déclaré : « Voici, votre maison vous sera laissée déserte » (Mt 23.38), annonçant aussi la destruction du temple (Mt 24.1-2).

En l'an 70 après J.-C., cette prophétie s'est accomplie : les Juifs ont été dispersés hors de leur terre jusqu'en 1948, année où Israël est né de nouveau comme nation et où les Juifs ont pu retourner dans la terre promise. Aujourd'hui, ils n'en possèdent encore qu'une partie limitée. Or, la prophétie du Psaume 83 annonce que les ennemis entourant Israël — « l'anneau intérieur » — chercheront à l'anéantir et à l'effacer de la carte, afin qu'il ne soit plus une nation (Ps 83.4). Ces ennemis sont identifiés comme suit : Gaza (les Philistins), l'Assyrie (Syrie et Irak), Amon-Moab-Édom (Gaza et Jordanie), Tyr (Liban), les Agaréniens (Égypte), et les Ismaélites (Arabes). L'accomplissement du Psaume 83 impliquera la défaite de ces ennemis et l'extension d'Israël sur le territoire de la terre promise.

Dans la première guerre de Gog et de Magog (Éz 38–39), dont Israël sortira vainqueur par l'intervention directe de l'Éternel. Ce sera le temps où l'Antéchrist s'affermira à la tête de l'Union européenne, consolidant son pouvoir pendant la Tribulation (2 Th 2.3), correspondant au premier sceau (Ap 6.2). Avant la Tribulation, l'Église aura déjà été enlevée.

La Bible enseigne que l'Antéchrist conclura un traité de paix au Moyen-Orient, semblant résoudre le conflit israélo-arabe. Cet événement marquera le commencement des sept années de la Tribulation, annoncées dans la prophétie de Daniel 9.27, dans la manifestation de « l' homme de péché » (2 Th 2.3), et dans le premier sceau de l'Apocalypse (Ap 6.2).

Cependant, l'Écriture affirme qu'il n'y aura pas de véritable paix, car le second sceau sera ouvert (Ap 6.3-4) : le cavalier monté sur le cheval rouge recevra le pouvoir d'ôter la paix de la terre, de sorte que les hommes s'entretueront ; il recevra aussi une grande épée, symbole de guerres et de conflits mondiaux.

Durant la première moitié des sept années de jugement, Israël entretiendra des relations favorables avec l'Antéchrist, grâce à ce traité de paix qui rendra possible la construction du Troisième Temple. Mais Daniel 9.27 annonce qu'au milieu de la semaine — c'est-à-dire au terme

de trois ans et demi (42 mois ou 1 260 jours) — l'Antéchrist fera cesser le sacrifice et l'offrande, pour dresser « l'abomination de la désolation » (Da 9.27 ; 11.31 ; Mt 24.15 ; Mc 13.14). Ce sera le moment où l'homme de péché s'assiéra dans le temple de Dieu, se proclamant lui-même Dieu (2 Th 2.4).

Alors commencera une grande persécution contre les Juifs, qui durera jusqu'à la fin de la Tribulation : un second holocauste, encore plus terrible que celui de la Seconde Guerre mondiale. Israël devra fuir dans les montagnes (Mt 24.16; Mc 13.14; Lu 21.21). Toutefois, c'est précisément au cours de cette période que la nation d'Israël se repentira et se tournera vers le Seigneur Jésus, jusqu'à sa Seconde Venue, en proclamant : « Béni soit celui qui vient au nom du Seigneur! » (Mt 23.39). Le prophète Zacharie l'avait annoncé : « Alors je répandrai sur la maison de David et sur les habitants de Jérusalem Un esprit de grâce et de supplication, Et ils tourneront les regards vers moi, celui qu'ils ont percé. Ils pleureront sur lui comme on pleure sur un fils unique, Ils pleureront amèrement sur lui comme on pleure sur un premier-né. » (Za 12.10).

### B. Sur la terre millénaire

L'accomplissement complet, mais non encore définitif, de la prophétie concernant la terre promise se réalisera durant le Royaume Millénaire : le règne de mille ans du Seigneur Jésus-Christ avec son Église, enlevée avant le jugement de la Tribulation. Le prophète Ézéchiel en décrit avec précision les limites et la répartition entre les tribus (Éz 47.13-23 ; 48).

### C. Sur la Nouvelle Terre

Un autre exemple de l'accomplissement spécifique et général des prophéties se trouve chez les prophètes majeurs et mineurs : leurs prophéties semblent s'adresser uniquement à Israël et Juda, mais leur portée embrasse en réalité l'humanité entière. Comment discerner cette double portée ?

Lorsqu'il est question de « toutes les nations », l'interprétation universelle s'impose d'ellemême. Mais lorsque seuls Israël et Juda sont mentionnés, il convient de s'appuyer sur certaines clefs herméneutiques, en particulier celles liées à la langue :

- a) Il faut examiner les versets de l'Ancien Testament repris dans le Nouveau Testament, qui manifestent clairement l'élargissement de la prophétie à une dimension universelle. Les exemples sont :
  - La prophétie du Royaume Éternel dans Jéremie 31.1 et Apocalypse 21.3.
  - La prophétie de la Nouvelle Alliance danas Jéremie 31.31 et Matthieu 26.28.
  - La prophétie de l'effusion de l'Esprit : Joël 2.28-29 et Actes 2.2-4.

Regardons le tableau suivant :

**Tableau 5**Portée spécifique et générale des prophéties bibliques

| PORTÉE SPÉCIFIQUE ET GÉNÉRALE DES PROPHÉTIES BIBLIQUES                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| CHAMP SPÉCIFIQUE : pour Israël                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | PORTÉE GÉNÉRALE : aussi pour l'Église (et tous les autres païens sauvés).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |
| ROYAUME ÉTERNEL: En ce temps-là, dit l'Éternel, je serai le Dieu de toutes les familles d'Israël, Et ils seront mon peuple (Jé 31.1).                                                                                                                                                                                          | ROYAUME ÉTERNEL: Et j'ouïs une grande voix venant du ciel, disant: Voici, l'habitation de Dieu est avec les hommes, et il habitera avec eux; et ils seront son peuple, et Dieu lui-même sera avec eux, leur Dieu. (Apocalypse 21.3. DBY).                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |
| NOUVELLE ALLIANCE: Voici, les jours viennent, dit l'Éternel, Où je ferai avec la maison d'Israël et la maison de Juda <b>Une alliance nouvelle</b> (Jé 31.31) (cf. He 8.8).                                                                                                                                                    | NOUVELLE ALLIANCE: Car ceci est mon sang, le sang de la nouvelle alliance, qui est versé pour plusieurs en rémission de péchés. (Mt 26.28) (cf. Mc 14.24; Lu 22.20; 1 Co 11.25; 2 Co 3.6; Hé 8.8-13; 9.15).                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |
| EFFUSION DU SAINT-ESPRIT : <sup>28</sup> Après cela, je répandrai mon esprit sur toute chair ; Vos fils et vos filles prophétiseront, Vos vieillards auront des songes, Et vos jeunes gens des visions. <sup>29</sup> Même sur les serviteurs et sur les servantes, Dans ces jours-là, je répandrai mon esprit. (Joë 2.28-29). | EFFUSION DU SAINT-ESPRIT : <sup>2</sup> Tout à coup il vint du ciel un bruit comme celui d'un vent impétueux, et il remplit toute la maison où ils étaient assis. <sup>3</sup> Des langues, semblables à des langues de feu, leur apparurent, séparées les unes des autres, et se posèrent sur chacun d'eux. <sup>4</sup> Et ils furent tous remplis du Saint Esprit, et se mirent à parler en d'autres langues, selon que l'Esprit leur donnait de s'exprimer. (Ac 2.2-4) (cf. Ac 2.16-21). |  |  |

b) Une autre clé herméneutique consiste à situer le passage prophétique dans le plan eschatologique du Seigneur, en tenant compte des dispensations, des temps et de leurs caractéristiques : l'Ancienne Alliance, la Nouvelle Alliance, l'Enlèvement, la Tribulation, la Seconde Venue, le Royaume Millénaire et le Royaume Éternel.

Pour interpréter correctement la prophétie, il est nécessaire de comprendre le plan eschatologique du Seigneur ainsi que les traits distinctifs de chaque période. Prenons un exemple basé sur quatre grandes étapes :

- (a) la période avant le péché d'Adam;
- (b) le temps du péché (le présent siècle mauvais);
- (c) la transition (le Royaume Millénaire);
- (d) l'âge à venir (le Royaume Éternel).

Voyons le tableau suivant (P = Période ; E = Événement) :

Tableau 6Le plan eschatologique du Seigneur et les caractéristiques des différents périodes

|                 | •                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                |
|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| P. Et.          | AVANT LE<br>PÉCHÉ<br>D'ADAM                                                                                           | MAUVAIS SIÈCLE                                                                                                                                                                                                | LE ROYAUME MILLÉNAIRE                                                                                                                                                                                                                                                                   | ROYAUME ÉTERNEL<br>SIÈCLE À VENIR                                                                                                              |
| PÉCHÉ           | Il n'y avait pas<br>de péché.<br>(Adam et sa<br>femme étaient<br>saints) (Ge.<br>chap. 1-2).                          | Tout cela sous le<br>péché, la vanité et<br>la désobéissance<br>(Ro 8.20; Ro 11.32<br>; Ép 2.2; 5.6; Col<br>3.6).                                                                                             | Le péché (la vieille nature) subsistera chez ceux qui sortiront de la Grande Tribulation avec leur corps mortel et leur descendance (És 65.20; Za 14.16-21). En revanche, pour les glorifiés et leur descendance, le péché n'existera plus (1 Co 15.52-57).                             | Il n'y aura plus de péché<br>(Ap 21.27).                                                                                                       |
| MALÉDICT<br>ION | Il n'y avait pas<br>de malédiction.<br>Il y avait<br>bénédiction<br>(Ge chapitres<br>1-2).                            | La malédiction<br>couvrait tout (Ga<br>3.10).                                                                                                                                                                 | Dans le Royaume millénaire, la malédiction subsistera encore, mais Jésus-Christ en ôtera partiellement les effets sur la terre, pour le bien des enfants de Dieu glorifiés, des êtres humains désormais sans péché (És 65.20).                                                          | Il n'y aura plus de<br>malédiction (Ap 22.3).                                                                                                  |
| MORT            | Il n'y avait pas<br>de mort, (Il y<br>avait<br>immortalité et<br>éternité) (Ge.<br>Chaps. 1-2).                       | L'empire de la mort<br>(Ro 5.14, 17, 21 ; 6.<br>23).                                                                                                                                                          | Il y aura encore la mort pour ceux qui entreront dans le Royaume avec des corps mortels, ainsi que pour leur descendance (És 65.20).  Mais pour les glorifiés et leur descendance, il n'y aura plus jamais de mort, car ils sont immortels et éternels.                                 | Il n'y aura plus de mort<br>(Ap 21.4).                                                                                                         |
| MARIAGE         | Mariage/maria<br>ge (Ge 1.27-28;<br>2.23-24; Mt 19,<br>4-6.8).                                                        | On se marie et on se donne en mariage soit à cause de la mort (dans le cadre du mariage léviratique, De 25.5-6), soit par le divorce, en raison de la fornication (De 24.1; Mt 19.7-8). (De 24.1; Mt 19.7-8). | Pour les mortels : il y aura des mariages, célébrés par le Roi et par l'Église exerçant son sacerdoce. Pour les glorifiés : il y aura aussi des mariages, célébrés par le Roi et par l'Église dans l'exercice de leur sacerdoce.                                                        | Tous seront glorifiés : il y<br>aura des mariages, célébrés<br>par le Roi et l'Église avec<br>leur sacerdoce (És 49, 18 ;<br>Jé 33.11, 14-22). |
| DESCEN<br>DANCE | Descendance<br>ordonnée pour<br>être saint. Une<br>descendance<br>pour Dieu.<br>Mais cela ne<br>s'est pas<br>produit. | Fils de la malédiction, nés dans le péché et séparés de Dieu : cela concerne aussi bien les non-sauvés que les convertis. Les enfants doivent eux aussi se repentir et recevoir le Christ.                    | Pour les mortels : fils de la malédiction, nés dans le péché et séparés de Dieu, qu'ils soient non-sauvés ou convertis. Les enfants doivent se repentir et recevoir le Christ.  Pour les glorifiés : enfants saints et éternels, enfants de bénédiction ; ils n'enfanteront pas pour la | Descendance sainte,<br>bienheureuse, bénie de<br>l'Éternel ; Descendance<br>éternelle pour Dieu (És<br>65.23 ; 49.19-23 ; 66.9-12,<br>22-23).  |

|                              |                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                      | malédiction ni pour la<br>destruction (És 61.9-11).<br>Leur descendance<br>appartiendra à Dieu.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| CORPS                        | Corps saint,<br>immortel et<br>éternel (Ge<br>chaps. 1-2).                                | Corps mortels et<br>corruptibles.<br>Corps de mort<br>(vieil homme).                                                                                                                                                                                                 | Pour les mortels : un corps de mort pour ceux qui entreront avec un corps mortel, et leur descendance sera corruptible (vieil homme).  Pour les glorifiés et leurs enfants : une descendance sainte, incorruptible et immortelle.                                                                                                                                                                                                                                                             | Corps saint, immortel et éternel : il ne mourra plus jamais, mais sera glorifié pour toujours, à l'image du céleste (Christ), pour toute la descendance multipliée (1 Co 15).                                                                                                                                                      |
| RELATION<br>AVEC DIEU        | Communion<br>totale avec<br>Dieu. (Ge chap.<br>1-2).                                      | Pour les non- convertis: la communion avec Dieu est rompue à cause du péché (Ge 3). Pour les enfants de Dieu en Christ : la communion est rétablie, mais il subsiste une lutte contre la chair, le monde et Satan, qui cherchent à l'interrompre (1 Co 1.9; Ro 5.1). | Pour ceux qui naissent sans conversion: la communion avec Dieu demeure rompue à cause du péché (Ge 3).  Pour les enfants de Dieu en Christ: il y a communion, mais accompagnée d'une lutte contre la chair; car il n'y aura plus de monde ni de Satan, celui-ci étant lié.  Pour les glorifiés: il y aura une communion absolue et éternelle, sans aucune lutte contre la chair, le monde ou Satan (Ap 21.3; 22.3).                                                                           | La communion totale avec Dieu : elle sera parfaite et éternelle ; Dieu habitera à jamais avec ses enfants et avec leur descendance multipliée, dans l'intimité de sa présence glorieuse (Ap 21.3).                                                                                                                                 |
| TITRE DE<br>L'ÊTRE<br>HUMAIN | Enfants<br>légitimes de<br>Dieu (dans la<br>plénitude) (Ge.<br>Chaps. 1-2 ; Lu<br>3, 38). | Pour les inconvertis: ce sont des enfants d'Adam; image du terrestre (1 Co 15.47-49). Pour les convertis: ils sont enfants de Dieu, mais adoptés (Ga 4, 5; Ép 1.5; Jn 1, 12).                                                                                        | Pour les inconvertis: ils demeurent enfants d'Adam, porteurs de l'image du terrestre (1 Co 15.47-49).  Pour les convertis: ils sont enfants de Dieu, mais dans la condition d'adoptés (Ga 4.5; Ép 1.5), ayant reçu le droit de devenir enfants de Dieu par la foi en Christ (Jn 1.12). (Ga 4, 5; Ép 1.5; Jn 1.12).  Pour ceux qui sont glorifiés: ils sont des enfants légitimes de Dieu, dans la plénitude de la filiation (Ap 21.3, 7; 2 Co 6.18; Hé 1.5). (Ap 21.3, 7; 2 Co 6.18; Hé 1.5). | postérité bénie de l'Éternel<br>avec leur descendance (És<br>65.23 ; Mal 2.15).                                                                                                                                                                                                                                                    |
| TERRE                        | Terre sans<br>malédiction.<br>Terre bénie,<br>sans péché (Ge<br>chaps. 1-2).              | Terre maudite: la malédiction couvre toute la terre depuis la chute. La malédiction demeure sur la terre après le déluge et jusqu'à la Tribulation (Ge 3.17).                                                                                                        | La malédiction sera partiellement ôtée grâce au règne du Christ et à la liberté glorieuse des fils de Dieu (les glorifiés).  Terre millénaire: marquée par une restauration partielle, où les effets de la malédiction seront limités (Ro 8.21; És 65.25; Za 14.20-21).                                                                                                                                                                                                                       | La Nouvelle Terre sera<br>bénie pour toujours : il n'y<br>aura plus ni malédiction, ni<br>péché, ni corruption (És<br>65.17; 2 Pi 3.13; Ap 21.1).<br>Elle s'étendra (És 42.5;<br>44.24; Ps 136.6) : de la<br>même manière que les<br>mouvements de rotation et<br>de translation se<br>produisent aujourd'hui<br>sans que nous les |

|  |  | remarquions, la Terre sera éternellement dilatée sans que nous percevions ce mouvement. Le Troisième Ciel, la Nouvelle Jérusalem, descendra sur la Terre (Ap 21.1-27). Et parce qu'elle est infinie, la Terre doit être étendue pour accueillir la plénitude du Royaume. Ainsi, le Royaume des cieux sera sur la Terre (Col 1.20; Mt 6.10; Lc 11.2; 22.18; Jn 3.3, 5; És 57.15). |
|--|--|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|  |  | 0.0, 0 , 10 07.10).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

(c) Une autre clé herméneutique est la relation entre les passages.

Pour confirmer la portée spécifique et générale d'une prophétie, il est nécessaire d'observer les relations entre les passages bibliques. Prenons un exemple :

Dans le passage d'Ésaïe 6, à première vue, l'application semble concerner uniquement Juda. Pourtant, replacé dans le plan eschatologique et en lien avec les passages qui suivent, il devient évident que la portée de la prophétie est bien plus vaste et générale.

Cela se confirme en comparant les versets de ce chapitre 6 avec leurs citations dans d'autres contextes bibliques, qui s'appliquent à des temps ultérieurs et même à une autre dispensation. Voyons :

Le Seigneur donne une parole de jugement dans Ésaïe 6.9-10 :

Lorsque le Seigneur dit « ce peuple » (v. 9), l'application semble se limiter à Juda et Israël de cette époque. Mais, dans le Nouveau Testament, cette parole est reprise et appliquée à une autre génération, comme on le voit en Marc 4.11-12 (cf. Lu 8.10) :

Ainsi, l'application de cette prophétie s'étend à la génération qui a vu la première venue du Christ, et elle se prolonge jusqu'à sa seconde venue. En effet, Israël a été retranché de l'olivier franc pour un temps, jusqu'à ce que la totalité des païens soit entrée (Ro 11.25).

 $<sup>^9</sup>$  Il dit alors : Va, et dis à ce peuple : Vous entendrez, et vous ne comprendrez point ; Vous verrez, et vous ne saisirez point.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Rends insensible le cœur de ce peuple, Endurcis ses oreilles, et bouche-lui les yeux, Pour qu'il ne voie point de ses yeux, n'entende point de ses oreilles, Ne comprenne point de son cœur, Ne se convertisse point et ne soit point guéri.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Il leur dit : C'est à vous qu'a été donné le mystère du royaume de Dieu ; mais pour ceux qui sont dehors tout se passe en paraboles.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> afin qu'en voyant ils voient et n'aperçoivent point, et qu'en entendant ils entendent et ne comprennent point, de peur qu'ils ne se convertissent, et que les péchés ne leur soient pardonnés.

Si nous poursuivons la lecture d'Ésaïe 6, nous constatons que la prophétie s'élargit et prend une portée plus générale encore ; lisons Ésaïe 6.11-12 :

Ce passage semble, à première vue, ne concerner que le peuple de Juda et d'Israël. Mais si l'on tient compte de son application dans le Nouveau Testament, il s'inscrit clairement dans une projection future, au sein du plan eschatologique. Dans ce cadre, lorsque le Seigneur annonce que « les villes soient dévastées et privées d'habitants, que les maisons seront vides Et privées d'habitants ; Jusqu'à ce qu'il n'y ait personne dans les maisons, Et que le pays soit ravagé par la solitude », il fait allusion à la fin du Royaume Millénaire. À ce moment-là, les descendants d'Adam seront ôtés de la terre, et ne subsisteront que les enfants de Dieu : la postérité du Christ, ceux qui porteront son image, l'image du céleste (1 Co 15.49). Ce développement sera approfondi dans les chapitres suivants.

Après la seconde résurrection, tous les perdus comparaîtront devant le Seigneur et seront jetés pour toujours dans l'étang de feu. Sur la Nouvelle Terre, il ne restera que des êtres humains glorifiés : les enfants du Royaume, les enfants de la résurrection, les enfants légitimes de Dieu (Lu 20.36)¹.

C'est dans ce contexte qu'intervient Ésaïe 6.13 : « Et s'il y reste encore un dixième des habitants, Ils seront à leur tour anéantis. Mais, comme le térébinthe et le chêne Conservent leur tronc quand ils sont abattus, Une sainte postérité renaîtra de ce peuple ». Le dixième pourrait se référer à la population du Royaume Millénaire qui, à la fin, s'unira à Satan lorsqu'il sera relâché, et sera jugée par le Seigneur Jésus-Christ. Quant au tronc, la sainte postérité, il peut désigner trois groupes :

- 1. Les sauvés du Royaume Millénaire qui n'auront pas suivi Satan, et qui seront glorifiés pour entrer dans le Royaume Éternel ;
- 2. L'Église glorifiée ;
- 3. Israël glorifié.

<sup>1</sup> Cet événement de l'élimination de la descendance adamique de la face de la Nouvelle Terre (parce qu'elle sera envoyée dans l'étang de feu) se trouve également dans le chapitre 1 de Sophonie, dont la prophétie s'inscrit dans une portée générale et universelle, et non pas seulement de manière spécifique pour Israël.

Le prophète parle du jour de la colère de l'Éternel : « ² Je détruirai tout sur la face de la terre, Dit l'Éternel. ³ Je détruirai les hommes et les bêtes, Les oiseaux du ciel et les poissons de la mer, Les objets de scandale, et les méchants avec eux ; J'exterminerai les hommes de la face de la terre, Dit l'Éternel. » (So 1.2-3). La prophétie de Sophonie est plus forte et plus vaste que celle d'Ésaïe 6 ; et, en raison du caractère massif de cette destruction, sa place dans le temps se situe après le Royaume Millénaire, lorsque le Seigneur détruira la Terre et les cieux pour ensuite les faire entièrement nouveaux

 $<sup>^{11}</sup>$  Je dis : Jusqu'à quand, Seigneur ? Et il répondit : Jusqu'à ce que les villes soient dévastées Et privées d'habitants ; Jusqu'à ce qu'il n'y ait personne dans les maisons, Et que le pays soit ravagé par la solitude .

<sup>12</sup> Jusqu'à ce que l'Éternel ait éloigné les hommes, Et que le pays devienne un immense désert,

Ainsi, les trois peuples — l'Église, Israël et les nations — seront tous des enfants légitimes de Dieu pour l'éternité. De cette descendance sainte, la Nouvelle Terre sera entièrement peuplée, pour la gloire et l'honneur de Dieu à jamais. C'est alors que s'accomplira la Parole du Psaume 79.13 : « Et nous, ton peuple, le troupeau de ton pâturage, Nous te célébrerons éternellement ; **De génération en génération nous publierons tes louanges**. » Nous expliquerons plus en détail l'expression « **de génération en génération »** au chapitre 6.

Enfin, ce contexte d'Ésaïe 6 prépare naturellement le chapitre 7, qui annonce la Nouvelle Alliance à travers l'incarnation du Christ, la venue d'Emmanuel : « C'est pourquoi le Seigneur lui-même vous donnera un signe, Voici, la jeune fille deviendra enceinte, elle enfantera un fils, Et elle lui donnera le nom d'Emmanuel. » (És 7.14).

La Nouvelle Alliance est le moyen par lequel la descendance adamique deviendra la descendance du Christ, grâce à son œuvre rédemptrice. La **postérité sainte**, qui est le Christ lui-même, permet ainsi à l'humanité d'engendrer une **descendance sainte** pour Dieu (Mal 2.15). Ce but — celui pour lequel Dieu a créé l'homme et la femme et les a uni en une seule chair — n'a pas été accompli dans l'histoire humaine. Mais il le sera dans le Royaume Éternel, avec les enfants glorifiés de Dieu et leur descendance sainte.

(d) Une autre clé herméneutique consiste à observer les mots employés qui peuvent indiquer une application générale.

Il s'agit de discerner les termes qui renvoient à une portée universelle ou éternelle. Par exemple, l'adoration de Dieu, qui dans certains contextes paraît spécifique (réservée au peuple d'Israël), prend une dimension universelle lorsque l'on rencontre des mots tels que « tout », « toutes », « toujours ». Ces expressions signalent une portée générale, embrassant toute l'humanité. Cela ne s'est jamais accompli à cause du péché et de la mort, mais s'accomplira pleinement dans le Royaume Éternel. Prenons le Psaume 22.25-27 :

<sup>25</sup>(22:26) Tu seras dans la grande assemblée l'objet de mes louanges ; J'accomplirai mes vœux en présence de ceux qui te craignent.

 $^{26}$  (22:27) Les malheureux mangeront et se rassasieront, Ceux qui cherchent l'Éternel le célébreront. Que votre cœur vive à toujours !

<sup>27</sup>(22:28) Toutes les extrémités de la terre penseront à l'Éternel et se tourneront vers lui; Toutes les familles des nations se prosterneront devant ta face.

Ce psaume commence par l'adoration personnelle de David (v. 25), puis s'élargit aux humbles et à ceux qui cherchent le Seigneur (v. 26). L'expression « *Que votre cœur vive à toujours !* » introduit déjà la perspective du Royaume Éternel, par le mot-clé « *toujours* ». Le verset 27 confirme cette portée universelle : « *toutes les extrémités de la terre* » et « *toutes les familles des nations* » adoreront l'Éternel. Or, cela n'a jamais eu lieu dans l'histoire, ni même n'arrivera durant le Royaume Millénaire, car il s'y trouvera encore des rebelles qui rejoindront Satan à sa libération. L'accomplissement final de cette prophétie ne peut donc se situer qu'au sein du Royaume Éternel avec Dieu.

### 2.2.4.3. L'accomplissement prophétique spirituel et l'accomplissement naturel.

En plus de la distinction entre accomplissements prophétiques, spécifiques et généraux, la Bible propose deux autres catégories que nous appelons ici l'accomplissement spirituel et l'accomplissement naturel.

- **L'accomplissement spirituel** correspond à la réalisation du plan de Dieu selon ses desseins éternels. C'est le cas de *l'Israël spirituel*, c'est-à-dire l'Église, par opposition à *l'Israël naturel*, c'est-à-dire la descendance physique d'Abraham.
- L'accomplissement naturel, quant à lui, renvoie à la descendance physique (généalogique). Nous ne l'utilisons pas au sens de *l'homme naturel* qui ne connaît pas le Seigneur, mais bien en rapport avec la postérité charnelle issue d'Abraham. Cet Israël naturel comprend une partie perdue et une partie sauvée dans l'Ancienne Alliance (le peuple juif fidèle). Il est toutefois essentiel de souligner que, sous la Nouvelle Alliance, la descendance physique, une fois sauvée, devient aussi Israël spirituel en Christ.

Sur le plan spirituel, l'Église constitue un accomplissement partiel de la promesse faite à Abraham ; mais il reste un accomplissement définitif, aussi bien pour Israël que pour l'Église, dans le Royaume Éternel. Paul fait référence à cette double réalité en Romains 11.28-29 :

Il est important de préciser que l'Église n'est pas l'accomplissement définitif de l'Alliance Abrahamique en ce qui concerne la descendance. Certes, Dieu a inclus les nations dans cette Alliance pour qu'elles participent au salut, aux promesses et à l'héritage; mais les promesses doivent aussi s'accomplir pour l'Israël naturel, dans toute leur dimension, concernant:

- 1. la descendance éternelle,
- 2. la Terre éternelle,
- 3. le gouvernement éternel.

Cela se réalisera de manière concrète et tangible dans la nouvelle création que le Seigneur établira. Notre approche est donc que cet accomplissement inclut également l'Église, qui, en devenant descendance d'Abraham par la Postérité — le Christ — hérite avec Israël de toutes les promesses relatives aux trois promesses mentionnées. (Ces aspects seront développés aux chapitres 4 et 5).

 $<sup>^{28}</sup>$  En ce qui concerne l'Évangile, ils sont ennemis à cause de vous; mais en ce qui concerne l'élection, ils sont aimés à cause de leurs pères.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Car Dieu ne se repent pas de ses dons et de son appel.

### CHAPITRE 4 LES ALLIANCES BIBLIQUES ET LEURS CARACTÉRISTIQUES

Dans le chapitre précédent, nous avons étudié les attributs de Dieu qui sont les fondements des alliances bibliques ; son immuabilité, son éternité, sa véracité, sa fidélité et sa puissance garantissent les huit alliances et leurs promesses, dans lesquelles se manifestent la souveraineté, la sainteté, la sagesse, la bonté, la Bienveillance, l'amour et la miséricorde de Dieu. Dans ce chapitre, nous étudierons les caractéristiques des alliances bibliques que les Écritures nous enseignent.

### 4.1. Les caractéristiques des alliances bibliques

### 4.1.1 Les alliances sont fondées sur les serments de Dieu

Dieu a établi des alliances et Lui-même est une garantie fondée sur ses attributs. Mais ce n'est pas le seul, car son amour pour l'humanité est si grand qu'il a fait un serment dans ses alliances ; Il a juré par Lui-même, comme le dit l'épître aux Hébreux au chapitre 6 ; lisons :

### Le serment de Dieu comme garantie de l'accomplissement de ses alliances

# HEBREUX 6 (DBY) 13 Car lorsque Dieu fit la promesse à Abraham, puisqu'il n'avait personne de plus grand par qui jurer, il jura par lui-même, 14 disant: « Certes, en bénissant je te bénirai, et en multipliant je te multiplierai ». 15 ainsi Abraham, ayant eu patience, obtint ce qui avait été promis. 16 Car les hommes jurent par quelqu'un qui est plus grand qu'eux, et le serment est pour eux un terme à toute dispute, pour rendre ferme ce qui est convenu. 17 Et Dieu, voulant en cela montrer plus abondamment aux héritiers de la promesse l'immutabilité de son conseil, est intervenu par un serment...

## 13 ω γαρ αβρααμ επαγγειλαμενος ο θεος επει κατ ουδενος ειχεν μειζονος ομοσαι ωμοσεν καθ εαυτου 14 λεγων η μην ευλογων ευλογησω σε και πληθυνων πληθυνω σε 15 και ουτως μακροθυμησας επετυχεν της επαγγελιας 16 ανθρωποι μεν γαρ κατα του μειζονος ομνυουσιν και πασης αυτοις αντιλογιας περας εις βεβαιωσιν ο ορκος 17 εν ω περισσοτερον βουλομενος ο θεος επιδειξαι τοις κληρονομοις της επαγγελιας το αμεταθετον της βουλης αυτου εμεσιτευσεν ορκω

**HEBREUX 6 (GREC STEPHANUS 1550)** 

Le verbe grec pour « jurer » est όμνύω (omnuó) qui apparaît au verset 13 sous les formes ομοσαι (omosai : jurer) et ωμοσεν (omosen : jurer), au verset 16 il apparaît sous la forme ομνυουσιν (omnuousin : jurer) ; dans ce même verset, il est utilisé le nom « serment » dont la forme grecque est ορκος (orkos) et au verset 17, à la fin, ce même nom apparaît sous la forme ορκω (ork). Comme on peut le voir, dans ce passage de l'épître aux Hébreux, le Seigneur utilise le mot « jurer » cinq fois sous ses diverses formes ; et Il le fait afin de souligner son engagement inéluctable et certain concernant ses promesses, afin de démontrer l'immuabilité de sa décision.

L'auteur de l'épître aux Hébreux rappelle l'événement dans lequel Abraham obéit et emmène son fils Isaac au mont Moriah pour le sacrifier ; par cette obéissance et cette foi, le Seigneur lui réitère la promesse faite sous serment ; lisons Genèse 22.15 - 18 :

<sup>15</sup> L'ange de l'Éternel appela une seconde fois Abraham des cieux,

<sup>16</sup> et dit: **Je le jure par moi-même**, parole de l'Éternel! parce que tu as fais cela, et que tu n'as pas refusé ton fils, ton unique,

<sup>17</sup> **je te bénirai et je multiplierai ta postérité**, comme les étoiles du ciel et comme le sable qui est sur le bord de la mer; et ta postérité possédera la porte de ses ennemis.

<sup>18</sup> Toutes les nations de la terre seront bénies en ta postérité, parce que tu as obéi à ma voix.

Ce que nous lisons au verset 16 est le serment dont il est question dans Hébreux 6.13, 16-17; dans le passage cité de Genèse, ce serment apparaît avec le mot hébreu שׁבע (shâba'). Le serment que le Seigneur a fait, c'est pour accomplir la promesse de la descendance sainte multiplié éternellement; parce que Hébreux 6.17 parle des héritiers de cette promesse qui est immuable ; elle est mentionnée dans les deux choses du verset 14 « je te bénirai et je multiplierai ta postérité. » ; ces deux choses sont immuables dans lesquelles il est impossible que Dieu mente, comme nous lisons dans Hébreux 6.18: « ... afin que, par deux choses immuables, dans lesquelles il est **impossible que Dieu mente**, nous trouvions un puissant encouragement, nous dont le seul refuge a été de saisir l'espérance qui nous était proposée. » Or, l'auteur d'Hébreux dit que dans ces deux choses immuables, nous trouvons un puissant encouragement, car c'est une glorieuse espérance que Dieu nous a accordée. Ce verset 18 confirme que la promesse de la descendance sainte bénie et multipliée éternellement ne s'est pas accomplie; mais elle se réalisera lorsque la sainte Église sera glorifiée, parce qu'elle n'aura plus un corps avec la mort et le péché. L'Église aura un corps glorifié, rempli de vie éternelle, donc la descendance naitra sainte et éternelle et se multipliera de génération en génération, par les siècles et des siècles, pour adorer Dieu pour toujours. Hébreux 6.18 dit que cette promesse véritable et immuable est l'espérance que nous voulons saisir, laquelle est notre seul refuge et une ancre de l'âme, sûre et solide. Cette promesse de la descendance sainte multipliée éternellement est sûre et solide, parce

que Jésus a déjà entré au-delà du voile, au Lieu Très Saint, comme précurseur et Grand Prête selon l'ordre de Mechisédek.

Le serment de Genèse 22.16, sur la descendance éternelle comme les étoiles du ciel, est rappelé par Abraham dans le chapitre 24, verset 7 : « L'Éternel, le Dieu du ciel, qui m'a fait sortir de la maison de mon père et de ma patrie, qui m'a parlé et **qui m'a juré,** en disant : Je donnerai ce pays à ta postérité, lui-même enverra son ange devant toi ; et c'est de là que tu prendras une femme pour mon fils. »

Quand le Seigneur ratifie l'Alliance Abrahamique avec Isaac, Il lui rappelle le serment et lui dit qu'il le confirmera à cause de l'obéissance d'Abraham; lisons Genèse 26.1-5:

- <sup>1</sup> Il y eut une famine dans le pays, outre la première famine qui eut lieu du temps d'Abraham ; et Isaac alla vers Abimélec, roi des Philistins, à Guérar.
- <sup>2</sup> L'Éternel lui apparut, et dit: Ne descends pas en Égypte, demeure dans le pays que je te dirai.
- <sup>3</sup> Séjourne dans ce pays-ci: je serai avec toi, et je te bénirai, car je donnerai toutes ces contrées à toi et à ta postérité, et **je tiendrai le serment que j'ai fait à Abraham, ton père.**
- <sup>4</sup> Je multiplierai ta postérité comme les étoiles du ciel; je donnerai à ta postérité toutes ces contrées; et toutes les nations de la terre seront bénies en ta postérité,
- <sup>5</sup> parce qu'Abraham a obéi à ma voix, et qu'il a observé mes ordres, mes commandements, mes statuts et mes lois.

Joseph rappelle le serment et explique qu'il fut ratifié a Isaac et à Jacob : « Joseph dit à ses frères : Je vais mourir ! Mais Dieu vous visitera, et il vous fera remonter de ce paysci dans le pays qu'il a juré de donner à Abraham, à Isaac et à Jacob. » (Genèse 50.24).

Moïse a entendu la voix du Seigneur qui s'est manifesté au milieu d'un buisson ; à ce moment-là, Il lui a rappelé l'alliance qu'Il a faite avec Abraham ratifiée à Isaac et Jacob ; cela est démontré par le nom que Dieu a utilisé dans Exode 3.15 et par la confirmation de la promesse de la terre dans Exode 3.17 :

<sup>15</sup> Dieu dit encore à Moïse : Tu parleras ainsi aux enfants d'Israël : L'Éternel, le Dieu de vos pères, **le Dieu d'Abraham, le Dieu d'Isaac et le Dieu de Jacob**, m'envoie vers vous. Voilà mon nom pour l'éternité, voilà mon nom de génération en génération. (Ex 3.15).

<sup>17</sup> et j'ai dit : Je vous ferai monter de l'Égypte, où vous souffrez, dans **le pays [heb. אֶרֶץ 'erets : terre]** des Cananéens, des Héthiens, des Amoréens, des Phéréziens, des Héviens et des Jébusiens, dans **un pays [heb. אֶרֶץ 'erets : terre] où coulent le lait et le mie**l. (Ex 3.17).

Après l'appel que Dieu a fait à Moïse, celui-ci s'est disposé à accomplir sa mission en allant au Pharaon. Moïse pensait que cette mission finirait en ce moment, mais elle ne s'est pas arrêtée là. C'est pourquoi Moïse supplie le Seigneur dans une prière de lamentation; lisons Exode 5.22 - 23:

<sup>22</sup> Moïse retourna vers l'Éternel, et dit : Seigneur, pourquoi as-tu fait du mal à ce peuple ? pourquoi m'as-tu envoyé ? <sup>23</sup> Depuis que je suis allé vers Pharaon pour parler en ton nom, il fait du mal à ce peuple, et tu n'as point délivré ton peuple.

Face à cette plainte, le Seigneur lui rappelle son alliance sous serment avec Abraham, Isaac et Jacob, ce qui implique son accomplissement complet et final (Ex 6.1 - 8) :

¹L'Éternel dit à Moïse: Tu verras maintenant ce que je ferai à Pharaon; une main puissante le forcera à les laisser aller, une main puissante le forcera à les chasser de son pays. ² Dieu parla encore à Moïse, et lui dit: Je suis l'Éternel. ³ e suis apparu à Abraham, à Isaac et à Jacob, comme le Dieu tout puissant; mais je n'ai pas été connu d'eux sous mon nom, l'Éternel. ⁴ J'ai aussi établi mon alliance avec eux, pour leur donner le pays de Canaan, le pays de leurs pèlerinages, dans lequel ils ont séjourné. ⁵ J'ai entendu les gémissements des enfants d'Israël, que les Égyptiens tiennent dans la servitude, et je me suis souvenu de mon alliance. ⁶ C'est pourquoi dis aux enfants d'Israël: Je suis l'Éternel, je vous affranchirai des travaux dont vous chargent les Égyptiens, je vous délivrerai de leur servitude, et je vous sauverai à bras étendu et par de grands jugements. ¹ Je vous prendrai pour mon peuple, je serai votre Dieu, et vous saurez que c'est moi, l'Éternel, votre Dieu, qui vous affranchis des travaux dont vous chargent les Égyptiens. ¹ Je vous ferai entrer dans le pays que j'ai juré de donner à Abraham, à Isaac et à Jacob; je vous le donnerai en possession, moi l'Éternel.

Moïse devait connaître l'Alliance Abrahamique sous serment, car, comme nous l'avons vu avec Joseph, cette promesse avait été transmise de génération en génération. Au verset 4, le Seigneur dit qu'Il a établi son alliance, ce qui implique la ratification. Au verset 5, Dieu s'est souvenu de son alliance ; et au verset 7, Il donne la promesse qui est projetée dans l'avenir dans la Nouvelle Jérusalem (cf. Ap 21.3). Enfin, le verset 8 rappelle la promesse de la terre et réitère qu'elle a été donnée sous serment à Abraham, Isaac et Jacob.

Dans Exode 13.11, le Seigneur rappelle aussi son serment de l'Alliance de la Terre ; mais dans Exode 32, dans le cas du veau d'or que le peuple d'Israël a fait, c'est Moïse qui s'en souvient dans son intercession auprès du Seigneur devant la colère de Dieu. Lisons Exode 32.10-13 :

- <sup>11</sup> Moïse implora l'Éternel, son Dieu, et dit : Pourquoi, ô Éternel ! ta colère s'enflammerait-elle contre ton peuple, que tu as fait sortir du pays d'Égypte par une grande puissance et par une main forte ?
- <sup>12</sup> Pourquoi les Égyptiens diraient-ils : C'est pour leur malheur qu'il les a fait sortir, c'est pour les tuer dans les montagnes, et pour les exterminer de dessus la terre ? Reviens de l'ardeur de ta colère, et repens-toi du mal que tu veux faire à ton peuple.
- <sup>13</sup> Souviens-toi d'Abraham, d'Isaac et d'Israël, tes serviteurs, auxquels tu as dit, en jurant par toi-même: Je multiplierai votre postérité comme les étoiles du ciel, je donnerai à vos descendants tout ce pays dont j'ai parlé, et ils le posséderont à jamais.

Au verset 13, Moïse rappelle au Seigneur l'Alliance Abrahamique qui comprend non seulement la terre, mais aussi la promesse de la descendance. Il est important de mentionner que Dieu se souvient en permanence de cette alliance et du serment, malgré la désobéissance d'Israël; cela se voit dans Exode 33.1. Pour cette raison, Moïse fait également la même chose que nous lisons dans Nombres 11.12 et Deutéronome 7.8; 8.1; 26.15.

L'Alliance Abrahamique est commémorée dans différentes générations ; voyons :

- (a) À l'époque de la conquête de la Terre promise, par Josué : « Car les enfants d'Israël avaient marché quarante ans dans le désert jusqu'à la destruction de toute la nation des hommes de guerre qui étaient sortis d'Égypte et qui n'avaient point écouté la voix de l'Éternel ; l'Éternel leur jura de ne pas leur faire voir le pays qu'il avait juré à leurs pères de nous donner, pays où coulent le lait et le miel. » (Jos 5.6).
- (b) À l'époque des Juges. Le Seigneur s'est adressé au peuple d'Israël qui désobéissait : « ¹ Un envoyé de l'Éternel monta de Guilgal à Bokim, et dit : Je vous ai fait monter hors d'Égypte, et je vous ai amenés dans le pays **que j'ai juré à vos pères de vous donner. J'ai dit : Jamais je ne romprai mon alliance avec vous ;** ² et vous, vous ne traiterez point alliance avec les habitants de ce pays, vous renverserez leurs autels. Mais vous n'avez point obéi à ma voix. Pourquoi avez-vous fait cela ? ³ J'ai dit alors : Je ne les chasserai point devant vous ; mais ils seront à vos côtés, et leurs dieux vous seront un piège. ⁴ Lorsque l'envoyé de l'Éternel eut dit ces paroles à tous les enfants d'Israël, le peuple éleva la voix et pleura. ⁵ Ils donnèrent à ce lieu le nom de Bokim, et ils y offrirent des sacrifices à l'Éternel. » (Jg 2.1-5). Au verset 1, le Seigneur rappelle au peuple d'Israël l'Alliance Mosaïque liée à l'Alliance Abrahamique.
- (c) À l'époque des Rois ; par le roi David : « <sup>14</sup> L'Éternel est notre Dieu ; Ses jugements s'exercent sur toute la terre. <sup>15</sup> Rappelez-vous à toujours son alliance, Ses promesses pour mille générations, <sup>16</sup> L'alliance qu'il a traitée avec Abraham, Et le serment qu'il a fait à Isaac ;/ <sup>17</sup> Il l'a érigé pour Jacob en loi, Pour Israël en alliance éternelle, <sup>18</sup> Disant : Je te donnerai le pays de Canaan Comme l'héritage qui vous est échu. » (1 Ch 16.14-18).

Dans ce psaume, David rappelle l'Alliance Abrahamique et sa ratification sous serment à Isaac et à Jacob (cf. Ps 105.9). Le roi dit que cette alliance est perpétuelle, éternelle. Nous voyons ici la caractéristique des alliances de Dieu,

qui sont des serments liés à ses attributs d'éternité, d'immuabilité, de fidélité et de véracité, comme nous l'avons vu au chapitre 3.

(d) À l'époque postexilique, après le jugement des captivités, lorsque les Juifs sont retournés au pays (Né 9.13-15) : « <sup>13</sup> Tu descendis sur la montagne de Sinaï, tu leur parlas du haut des cieux, et tu leur donnas des ordonnances justes, des lois de vérité, des préceptes et des commandements excellents. <sup>14</sup> Tu leur fis connaître ton saint sabbat, et tu leur prescrivis par Moïse, ton serviteur, des commandements, des préceptes et une loi. <sup>15</sup> Tu leur donnas, du haut des cieux, du pain quand ils avaient faim, et tu fis sortir de l'eau du rocher quand ils avaient soif. **Et tu leur dis d'entrer en possession du pays que tu avais juré de leur donner.** » Néhémie relie ici l'Alliance Mosaïque ou l'Alliance de la Loi à l'Alliance Abrahamique et rappelle le serment.

Les relations entre les deux alliances précédentes sont également visibles dans Deutéronome 29.12-15 :

<sup>12</sup> Tu te présentes pour entrer dans l'alliance de l'Éternel, ton Dieu, dans cette alliance contractée avec serment, et que l'Éternel, ton Dieu, traite en ce jour avec toi, <sup>13</sup> afin de t'établir aujourd'hui pour son peuple et d'être lui-même ton Dieu, comme il te l'a dit, et comme il l'a juré à tes pères, Abraham, Isaac et Jacob. <sup>14</sup> Ce n'est point avec vous seuls que je traite cette alliance, cette alliance contractée avec serment. <sup>15</sup> Mais c'est avec ceux qui sont ici parmi nous, présents en ce jour devant l'Éternel, notre Dieu, et avec ceux qui ne sont point ici parmi nous en ce jour.

L'alliance Noachique est également fondée sur un serment ; lisons Ésaïe 54.9 : « Il en sera pour moi comme des eaux de Noé : **J'avais juré** que les eaux de Noé ne se répandraient plus sur la terre ; Je jure de même de ne plus m'irriter contre toi Et de ne plus te menacer. »

De même, l'Alliance Davidique a un serment, comme on le voit dans le Psaume 89.18 - 37 (OST) :

<sup>18</sup> Car tu es leur gloire et leur force ; c'est par ta faveur que notre corne est élevée. <sup>19</sup> Car l'Éternel est notre bouclier ; le Saint d'Israël est notre roi. <sup>20</sup> Tu parlas jadis à ton bien-aimé dans une vision, et tu dis : J'ai prêté secours à un homme fort ; j'ai élevé du milieu du peuple un héros ; <sup>21</sup> J'ai trouvé David mon serviteur, je l'ai oint de mon huile sainte ; <sup>22</sup> Ma main sera constamment avec lui, et mon bras le fortifiera ; <sup>23</sup> L'ennemi ne pourra le surprendre, et l'homme inique ne l'opprimera point ; <sup>24</sup> Je briserai devant lui ses adversaires, et je frapperai ceux qui le haïssent ; <sup>25</sup> Ma fidélité, ma faveur seront avec lui, et sa force s'élèvera par mon nom ; <sup>26</sup> Je mettrai sa main sur la mer, et sa droite sur les fleuves. <sup>27</sup> Il m'invoquera, disant : Tu es mon Père, mon Dieu et le rocher de mon salut. <sup>28</sup> Aussi j'en ferai le premier-né, le souverain des rois de la terre. <sup>29</sup> Je lui

conserverai ma faveur à **toujours**, et mon alliance lui est assurée. <sup>30</sup> **Je rendrai sa postérité éternelle**, **et son trône comme les jours des cieux**. <sup>31</sup> Si ses fils abandonnent ma loi, et ne marchent pas selon mes ordonnances ; <sup>32</sup> S'ils violent mes statuts, et ne gardent pas mes commandements ; <sup>33</sup> Je châtierai leur transgression par la verge, et leur iniquité par des plaies. <sup>34</sup> Mais je ne lui retirerai pas ma bonté, et ne lui fausserai point ma foi. <sup>35</sup> Je ne violerai point mon alliance, et ne changerai pas ce qui est sorti de mes lèvres. <sup>36</sup> J'ai une **fois juré par ma sainteté** ; je ne mentirai point à David. <sup>37</sup> Sa postérité **subsistera toujours**, et son trône aussi longtemps que le soleil devant moi. <sup>38</sup> **Comme la lune**, **il durera à jamais ; et il y en a dans les cieux un témoin fidèle**.

Le Seigneur rend le serment explicite dans l'Alliance Davidique et le relie à la descendance éternelle et au règne (le trône) ; ce sont deux promesses qui apparaissent dans les autres alliances, en plus de le la promesse de la Terre. Il est intéressant de noter que dans l'Alliance Davidique décrite dans le Psaume 89.18-37 cité ci-dessus, le Seigneur relie son alliance sous serment à l'un de ses attributs : la sainteté ; l'éternité de l'alliance et des promesses sont aussi spécifiées dans les expressions « sa postérité éternelle, et son trône comme les jours des cieux ».

Il est également important de noter que dans le Psaume 89, Éthan, l'Ézrachite, fait référence à l'Alliance Édénique (ou l'alliance avec la création) en relation avec l'Alliance Davidique (nous étudierons les relations entre toutes les alliances plus tard). On voit cette relation au verset 37 du Psaume 89 : « Comme la lune, il durera à jamais ; et il y en a dans les cieux un témoin fidèle » Lorsque le psalmiste dit que la Lune sera éternelle, il fait référence à l'alliance éternelle que le Seigneur a faite avec la création en Éden, avant le péché d'Adam ; c'était la première alliance dont le contenu n'a jamais été annulé, mais au contraire, elle s'accomplira pleinement dans le Royaume Éternel. Cette relation entre l'Alliance Davidique et l'Alliance Édénique se trouve dans Jérémie 33.17-22 (OST) :

<sup>17</sup> Car voici, a dit l'Éternel : David ne manquera jamais d'un homme assis sur le trône de la maison d'Israël ; <sup>18</sup> Et les sacrificateurs lévites ne manqueront jamais devant moi d'un homme qui présente des holocaustes, et qui fasse fumer l'oblation, et qui offre des sacrifices tous les jours. <sup>19</sup> La parole de l'Éternel fut encore adressée à Jérémie, en ces termes : <sup>20</sup> Ainsi a dit l'Éternel : **Si vous pouvez rompre mon alliance avec le jour et mon alliance avec la nuit, en sorte que le jour et la nuit ne soient plus en leur temps, <sup>21</sup> Alors aussi sera rompue mon alliance avec David, mon serviteur, en sorte qu'il n'ait point de fils qui règne sur son trône, ainsi que mon alliance avec les lévites, les sacrificateurs, qui font mon service. <sup>22</sup> Comme on ne peut compter l'armée des cieux, ni mesurer le sable de la mer, ainsi je multiplierai la postérité de David, mon serviteur, et les Lévites qui font mon service.** 

Ceci est réitéré dans les versets suivants de Jérémie 33.25 - 26 :

<sup>25</sup> Ainsi parle l'Éternel : **Si mon alliance avec le jour et la nuit ne subsiste pas**, si je n'ai pas établi les lois du ciel et de la terre, <sup>26</sup> je rejetterai aussi la postérité de Jacob et de David, mon serviteur, et je n'enlèverai de sa postérité aucun seigneur sur la postérité d'Abraham, d'Isaac et de Jacob. Car je ramènerai leurs captifs, et j'aurai pitié d'eux.

Cette Alliance Édénique (et avec la création) est confirmée dans l'Alliance Noachique, comme nous le verrons plus loin ; mais nous voulons mentionner la relation entre l'Alliance Édénique et la Nouvelle Alliance ; lisons Jérémie 31.31-36 (SG21) :

<sup>31</sup> Voici que les jours viennent, déclare l'Éternel, où je conclurai avec la communauté d'Israël et la communauté de Juda une **alliance nouvelle**. <sup>32</sup> Elle ne sera pas comme l'alliance que j'ai conclue avec leurs ancêtres le jour où je les ai pris par la main pour les faire sortir d'Égypte. Eux, ils ont violé mon alliance, alors que moi, j'étais leur maître, déclare l'Éternel. <sup>33</sup> Mais voici **l'alliance** que je ferai avec la communauté d'Israël après ces jours-là, déclare l'Éternel : je mettrai ma loi à l'intérieur d'eux, je l'écrirai dans leur cœur, je serai leur Dieu et ils seront mon peuple. <sup>34</sup> Personne n'enseignera plus son prochain ni son frère en disant : « Vous devez connaître l'Éternel! » car tous me connaîtront, depuis le plus petit jusqu'au plus grand d'entre eux, déclare l'Éternel. En effet, je pardonnerai leur faute et je ne me souviendrai plus de leur péché. <sup>35</sup> Voici ce que dit l'Éternel, celui qui a donné le soleil comme lumière du jour, qui a donné comme règle à la lune et aux étoiles d'être des lumières dans la nuit, qui agite la mer et fait gronder ses vagues, lui dont le nom est l'Éternel, le maître de l'univers : <sup>36</sup> Il faudrait que ces lois s'interrompent devant moi, déclare l'Éternel, pour que la descendance d'Israël cesse aussi pour toujours d'exister en tant que nation devant moi.

Dans ce passage, le Seigneur relie l'accomplissement des promesses de la Nouvelle Alliance à ce qu'Il a Lui-même établi dans l'Alliance Édénique, en relation avec la création. Dieu dit que les lois de la création ne manqueront pas parce qu'Il la fera nouvelle et éternelle.

## CHAPITRE 6 DE GÉNÉRATION EN GÉNÉRATION : LA FRUCTIFICATION ET MULTIPLICATION LA DÉSCENDANCE POUR L'ÉTERNITÉ

La promesse d'une descendance sainte et éternelle a été donnée à Adam et à sa femme en Éden, dans l'Alliance édénique, la première alliance faite par le Seigneur. Cependant, cette promesse n'a pas pu s'accomplir à cause du péché, dont la conséquence a été la mort. Il est important de comprendre que Dieu n'a jamais prévu que la descendance souffre, pleure, endure l'affliction et porte le péché et la mort dans son esprit, son âme et son corps. Le Seigneur n'a jamais voulu une descendance dépravée et méchante, séparée de Lui. Par conséquent, lorsque Dieu a donné la promesse de fécondité et de multiplication à Adam et à sa femme, Il pensait à une descendance qui Lui appartiendrait, une descendance sainte, éternelle et pure, une descendance pour Dieu, comme le dit Malachie 2.15. C'était Son plan depuis le commencement, et il doit s'accomplir, car Il est fidèle et vrai, immuable, Il ne change jamais, et nul ne peut entraver ni annuler Ses desseins.

Dire que cette promesse de fécondité et de multiplication s'est accomplie chez les descendants sauvés dans ce siècle mauvais, c'est affirmer que le Seigneur est imparfait et qu'Il a accordé une descendance dont une partie, bien que dans le péché, serait sauvée, tandis qu'une autre, également dans le péché, serait perdue.

L'Église qui croit en Jésus-Christ comme Dieu, mais qui nie la descendance multipliée éternellement en s'appuyant sur une croyance contraire aux Écritures, affirme en réalité que le Seigneur aurait dit quelque chose comme ceci : « Je vais vous donner une descendance qui souffrira pendant six mille ans, qui me reniera, qui ne m'adorera pas, mais qui louera Satan ; une descendance qui tombera malade, souffrira, sera dépravée et se perdra en enfer. » Cependant, ce n'est absolument pas le cas. Le Seigneur n'a jamais dit ni enseigné cela nulle part dans la Bible. Il n'a jamais prévu que la promesse d'être fécond et de se multiplier, faite dans l'Alliance Édénique, impliquerait que Sa descendance aille dans l'étang de feu pour l'éternité.

L'Église ne s'est pas rendu compte de la manière dont elle a remis en question les promesses éternelles du Seigneur ainsi que Ses attributs purs, saints et éternels. Dans l'Alliance édénique, la descendance était incluse dans le commandement : « Soyez féconds, multipliez ». À cause du péché, l'homme n'a pas pu se multiplier comme Dieu l'avait prévu, car Adam et Ève ont donné naissance à une descendance sous la

malédiction, dans le péché. Nous allons le démontrer ici par une étude lexicale des deux mots mentionnés. Nous l'examinerons ci-dessous :

### 6.1 La promesse de la fécondité (la fructification)

Pour expliquer ce terme, nous allons établir plusieurs déclarations qui nous guideront dans l'argument selon lequel la descendance sainte, qui naîtra pour l'éternité, fait partie des promesses des huit alliances et doit donc s'accomplir pendant le Royaume Éternel.

### Première affirmation

La promesse de fécondité (la fructification) ne s'est pas réalisée parce qu'elle est liée à la sainteté totale, une exigence indispensable que l'homme a perdue en péchant. Lorsque nous parlons de sainteté, nous nous référons à l'être tout entier : corps, âme et esprit. L'être humain qui a reçu le Christ a été racheté dans son âme et dans son esprit, mais la rédemption du corps, qui se produira par la vivification, la résurrection et la glorification, fait encore défaut. Les prémices de cette rédemption seront l'Église au jour de l'Enlèvement.

La preuve que, dans ce corps de mort, nous ne sommes pas totalement saints est que la vieille nature y demeure. Éphésiens 4.22 - 24 dit :

- <sup>21</sup> si du moins vous l'avez entendu, et si, conformément à la vérité qui est en Jésus, c'est en lui que vous avez été instruits à vous dépouiller,
- <sup>22</sup> eu égard à votre vie passée, du vieil homme qui se corrompt par les convoitises trompeuses,
   <sup>23</sup> à être renouvelés dans l'esprit de votre intelligence,
- <sup>24</sup> et à revêtir **l'homme nouveau**, créé selon Dieu dans une justice et une sainteté que produit la vérité.

Ce passage enseigne clairement qu'il existe un vieil homme et un homme nouveau. Le premier est corrompu par des désirs trompeurs et les œuvres de la chair, tandis que le second a été créé selon Dieu dans la justice et la sainteté de la vérité. Quand Paul exhorte à se dépouiller du vieil homme, il ne sous-entend pas qu'il est désormais possible de s'en défaire complètement et de ne plus subir ses attaques. En effet, cela n'est pas réalisable tant que nous possédons ce corps de mort. Ce que l'apôtre affirme, c'est que se dépouiller du vieil homme signifie que la chair (la vieille nature) doit être crucifiée et soumise à l'homme nouveau. Ce processus s'accomplit par le renouvellement de notre esprit à travers la Parole de Dieu.

Dans Romains 12.2, Paul dit aussi que nous devons être transformés par le renouvellement de l'intelligence afin de discerner la volonté de Dieu, bonne, agréable et parfaite. L'apôtre précise également, au verset 1 de ce chapitre 12, de ne pas se conformer à ce siècle présent, c'est-à-dire de ne pas adopter ni pratiquer ses philosophies, ses idéologies, ses coutumes, ses œuvres et ses systèmes.

Dans Colossiens 3.9 - 10, l'apôtre Paul fait également référence au vieil homme :

<sup>9</sup> Ne mentez pas les uns aux autres, vous étant dépouillés du **vieil homme et de ses oeuvres**, <sup>10</sup> et ayant revêtu l'homme nouveau, qui se renouvelle, dans la connaissance, selon l'image de celui qui l'a créé...

Lorsque Paul affirme que l'homme nouveau se renouvelle dans la connaissance, il fait allusion à l'atteinte de la perfection, qui se réalisera pleinement le jour de l'enlèvement. C'est précisément ce dont il parle dans Romains 6.5 - 6 :

<sup>5</sup> En effet, si nous sommes devenus une même plante avec lui par la conformité à sa mort, **nous** le serons aussi par la conformité à sa résurrection,

<sup>6</sup> sachant que notre vieil homme a été crucifié avec lui, **afin que le corps du péché fût détruit**, pour que nous ne soyons plus esclaves du péché...

Le jour de l'Enlèvement, lorsque l'Église sera ressuscitée et glorifiée, nous serons définitivement libérés du vieil homme et de la nature du péché. C'est pourquoi Paul déclare que nous sommes devenus une même plante avec Christ par la conformité à sa mort. Cela signifie que, tout comme le Christ est mort, nous devons nous considérer comme morts au péché (Romains 6.11), c'est-à-dire ne pas livrer nos membres au péché comme des instruments d'iniquité (Romains 6.13), car le Christ nous a purifiés par son précieux sang, nous a sanctifiés, et le Père nous a donné le Saint-Esprit, qui nous sanctifie aussi.

L'apôtre ajoute que nous serons également une même plante avec Christ à la ressemblance de sa résurrection (Romains 6.5b); notez qu'il emploie ici un temps futur « nous serons », ce qui indique un événement à venir : la résurrection, la glorification et l'enlèvement de l'Église (1 Thessaloniciens 4.16-17). Ce jour est évoqué au verset 6 de Romains 6, où il est dit : « notre vieil homme a été crucifié avec lui, afin que le corps du péché fût détruit, pour que nous ne soyons plus esclaves du péché... » L'expression « fût détruit » a une portée future, et l'objectif « afin que nous ne soyons plus esclaves du péché » est également à venir.

Cependant, tant que nous sommes dans ce corps de mort, nous menons une guerre intérieure entre le vieil homme et le nouveau, comme le décrit l'apôtre Pierre dans 1

Pierre 2.11 : « Bien-aimés, je vous exhorte, comme étrangers et voyageurs sur la terre, à vous abstenir **des convoitises charnelles qui font la guerre à l'âme ...** ".

C'est la guerre des désirs de la chair du vieil homme contre l'Esprit que le Seigneur a fait habiter en nous, qui habite dans l'homme nouveau (Éphésiens 2.22 ; 1 Corinthiens 6.19 ; Jacques 4.5). L'avertissement du Seigneur est clair : ne pas céder aux désirs du vieil homme, c'est-à-dire aux désirs de la chair. Lisons Galates 5.16 - 17 :

<sup>16</sup> Je dis donc : Marchez selon l'Esprit, et vous **n'accomplirez pas les désirs de la chair.** Car la chair.

<sup>17</sup> Car la chair a des désirs contraires à ceux de l'Esprit, et l'Esprit en a de contraires à ceux de la chair; ils sont opposés entre eux, afin que vous ne fassiez point ce que vous voudriez.

### Deuxième affirmation

La définition de la fécondité comme « portant des fruits saints » (la fructification), c'est la deuxième affirmation qui nous permet de comprendre cette fécondité comme un événement glorieux qui n'a pas encore eu lieu, mais qui se produira lorsque nous serons totalement saints, immortels et éternels. Examinons les raisons suivantes :

- (a) Il est impossible que la fécondité (donner des fruits saints) se produise dans le siècle mauvais, parce que cette période est marquée par le péché, et lorsque Dieu a donné l'ordre à Adam et à sa femme, « Soyez féconds, multipliez » (Genèse 1.28), ils étaient sans péché, ils étaient totalement saints. Paul dit que le Christ s'est donné Lui-même pour nos péchés afin de nous délivrer du présent siècle mauvais : « qui s'est donné lui-même pour nos péchés, **afin de nous arracher du présent siècle mauvais**, selon la volonté de notre Dieu et Père... » (Galates 1.4). L'Église sera délivrée de ce siècle mauvais le jour de l'Enlèvement.
- (b) Il est impossible que la fécondité (la fructification : donner des fruits saints) se produise chez les êtres adamiques, dans une humanité privée de la gloire de Dieu, car, comme nous l'avons dit plus haut, elle possède le péché et la mort par héritage du premier Adam : « C'est pourquoi, comme par un seul homme le péché est entré dans le monde, et par le péché la mort, et qu'ainsi la mort s'est étendue sur tous les hommes, parce que tous ont péché... » (Romains 5.12).

La fécondité (le fait de porter du fruit, la fructification) n'est possible que chez les êtres humains remplis de vie éternelle, car le fruit, c'est la vie. C'est pourquoi la Bible parle de la vivification du corps, qui sera accomplie par le Saint-Esprit habitant en nous, croyants en Christ, nés de nouveau : « Et si l'Esprit de celui qui a ressuscité Jésus d'entre

les morts habite en vous, celui qui a ressuscité le Christ d'entre les morts **vivifiera vos corps mortels aussi**, à cause de son Esprit qui habite en vous. » (Romains 8.11. DBY).

La Bible oppose clairement l'héritage de la mort reçu d'Adam au don de la vie offert par le Christ ; voyons le tableau suivant :

**Tableau 6**L'opposition biblique entre l'héritage de la mort reçue d'Adam et la vivification par le

Christ

| L'HÉRITAGE DE LA MORT PAR ADAM                             | LA VIVIFICATION PAR LE CHRIST                                  |  |
|------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|--|
|                                                            |                                                                |  |
| <sup>21a</sup> Car puisque <b>la mort</b> est venue par un | <sup>21b</sup> c'est aussi par un homme qu'est venue <b>la</b> |  |
| homme (1 Co 15).                                           | résurrection des morts. (1 Co 15).                             |  |
| <sup>22a</sup> Et comme <b>tous meurent</b> en Adam (1 Co  | <sup>22b</sup> de même aussi tous revivront en Christ          |  |
| 15).                                                       | (1 Co 15).                                                     |  |
| <sup>45a</sup> C'est pourquoi il est écrit : « Le premier  | <sup>45b</sup> le dernier Adam est devenu <b>un esprit</b>     |  |
| homme, Adam, devint une âme vivante (1                     | vivifiant. (1 Co 15).                                          |  |
| Co 15).                                                    |                                                                |  |

Le but d'être ressuscité et vivifié (rendu vivant) est de donner une descendance vivante, non morte comme maintenant résultat de ce corps adamique et dans ce siècle mauvais ; la chaîne de mort des générations d'Adam de Genèse chapitre 5 se terminera pour nous, car nous donnerons naissance à la vie en abondance. Voici ce qu'Osée 14.8 dit (SG21) : « Ils reviendront s'asseoir sous son ombre, ils redonneront la vie au blé et ils fleuriront comme la vigne ; ils auront la réputation du vin du Liban ». La relation de ce verset avec la descendance se trouve dans les versets qui le précédent ; lisons Osée 14.5 - 7 :

Ce passage fait référence à la Nouvelle Alliance lorsqu'Il dit qu'Il réparera l'infidélité et aura un amour sincère. Le verset 6 parle d'Israël, mais l'Église y est incluse parce que nous avons la citoyenneté d'Israël (Éphésiens 2.12 - 16). Le passage d'Osée 14.5 - 7 dit aussi que nous fleurirons comme le lis et étendrons nos racines. Le verset 7 déclare que nous étendrons nos rameaux. Tout cela est une référence claire à la multiplication et à la fécondité (la fructification) de la descendance.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Je réparerai leur infidélité, j'aurai pour eux un amour sincère, car ma colère s'est détournée d'eux.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Je serai comme la rosée pour Israël, il fleurira comme le lis, et il poussera des racines comme les cèdres du Liban.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ses rameaux s'étendront, il aura la splendeur de l'olivier et les parfums du Liban.

- (c) La fécondité (fructifier, donner des fruits saints) est impossible dans une Terre où règnent le péché et la mort, qui est sous l'esclavage de la corruption et sujette à la vanité, comme le déclare Romains 8.20 21.
- <sup>20</sup> Car la création a été soumise à la vanité, -non de son gré, mais à cause de celui qui l'y a soumise, -
- <sup>21</sup> avec l'espérance qu'elle aussi sera affranchie de la servitude de la corruption, pour avoir part à la liberté de la gloire des enfants de Dieu.

Cette Terre postdiluvienne possède la malédiction du péché et la mort règne. Romains 5.14 dit : « <sup>14</sup> Cependant la mort a régné depuis Adam jusqu'à Moïse, même sur ceux qui n'avaient pas péché par une transgression semblable à celle d'Adam, lequel est la figure de celui qui devait venir. ».

### Troisième affirmation

Dans les Écritures, le mot "fécondité" (fructification) est utilisé après le péché comme s'il s'était accompli dans la terre postdiluvienne; mais ce n'est pas un accomplissement définitif, mais partiel, tout comme le Seigneur l'a fait avec les promesses de la terre et du gouvernement, afin qu'elles soient *des figures* de ce qui doit se passer dans le Royaume Éternel; et afin de montrer que Dieu accomplira ses promesses éternelles par la fidélité et la véracité de sa Parole et de ses alliances. C'est en ce sens que le terme « fécondité » doit être compris dans le contexte du siècle mauvais et non comme l'accomplissement des promesses éternelles de Dieu. de l'ère du mal et non comme l'accomplissement des promesses éternelles de Dieu.

Dans ce contexte du siècle mauvais, la fécondité doit alors être interprétée comme une multiplication en quantité, susceptible de réduction, comme cela s'est produit en fait avec le peuple d'Israël qui, après avoir été grand en nombre, a été réduit à quelques-uns à cause de son péché d'apostasie. Au contraire, la fécondité et la multiplication comme promesse éternelle ne sont pas et ne seront jamais sujettes à réduction, car elles s'accompliront pleinement dans le Royaume Éternel dans la sainteté, la gloire et la puissance.

Or, il y a une autre clarification nécessaire concernant le commandement de porter du fruit : c'est que ce commandement a été donné par le Seigneur pour se rappeler que ses alliances étaient en vigueur, qu'elles étaient et sont vraies et fidèles. De même, ce commandement devient une déclaration prophétique de la part du Seigneur qui prononce la Parole avec une projection future qui doit s'accomplir infailliblement.

En tenant compte des déclarations ci-dessus, nous allons maintenant étudier les mots « fécondité » et « porter du fruit » (fructification, fructifier) en hébreu, dans divers contextes des livres de la Bible :

### 6.1.1. Premier contexte

La première fois que le mot « fécondité » apparaît, c'est dans Genèse 1.22 : « Dieu les bénit, en disant : **Soyez féconds**, multipliez, et remplissez les eaux des mers ; et que les oiseaux multiplient sur la terre. »

Ici, le terme hébreu pour « féconds » (fructifiez) est : פָּרָה ( $p \hat{a} r \hat{a} h$ ). L'ordre de la fécondité est donné par le Seigneur pour les animaux.

### 6.1.2. Deuxième contexte

La deuxième fois que le mot « fécond » (fructifier) apparaît, c'est dans Genèse 1.28 lorsque le Seigneur a fait l'alliance avec Adam et lui a donné le saint commandement : « Dieu les bénit, et Dieu leur dit: Soyez féconds, multipliez, remplissez la terre, et l'assujettissez ; et dominez sur les poissons de la mer, sur les oiseaux du ciel, et sur tout animal qui se meut sur la terre ». Le terme est le même que dans le contexte précédent, relatif aux animaux : p(parah).

Le Seigneur a donné à Adam le commandement-promesse d'être fécond ou fructifier dans le cadre de l'Alliance Édénique ; en plus de la Terre qui est liée à ce commandement : « remplissez la terre » ; et celle du gouvernement : « l'assujettissez et dominez ».

La fécondité a été donnée à Adam et à sa femme alors qu'il n'y avait ni péché ni mort sur Terre ; par conséquent, les animaux se situaient aussi dans cette promesse de porter du fruit sans péché et sans mort, dans le cadre de l'alliance avec la création, dans l'Alliance Édenique.

### 6.1.3. Troisième contexte

Le troisième contexte où le mot "féconds" (fructifiez) est utilisé c'est après le Déluge, lorsque le Seigneur a purifié la Terre des pécheurs de ce temps-là et a décidé de sauver Noé et sa famille. Grâce à l'Alliance Édénique et l'alliance avec la création, le Seigneur n'a pas détruit l'homme ni les animaux. Les commandements et les promesses que Dieu

a donnés à Noé sont les mêmes que ceux qu'Adam a reçus, à l'intérieur desquels la fécondité se trouve et apparaît dans deux versets, dans Genèse 8.17 et 9.1; voyons :

Dans ce dernier verset, dans Genèse 9.1, quatre mots apparaissent : « bénit », « soyez féconds », « multipliez » et « remplissez la terre » ; elles sont en hébreu les suivants termes :

Tableau 7

Mots utilisés pour les promesses dans Genèse 9.1

| MOTS HÉBREUX POUR LES PROMESSES DANS GENÈSE 9:1 |                 |              |              |            |  |
|-------------------------------------------------|-----------------|--------------|--------------|------------|--|
| ΨŢ.                                             |                 |              |              |            |  |
| bârak pârâh râbâh Mâlê' Mâlâ' 'erets            |                 |              |              |            |  |
| (Bénit)                                         | (soyez féconds, | (Multipliez) | (Remplissez) | (La Terre) |  |
|                                                 | fructifiez)     |              |              |            |  |

Nous trouvons ce commandement réitéré dans Genèse 9.7 où les mêmes termes sont utilisés : « Et vous, soyez féconds et multipliez, répandez-vous sur la terre et multipliez sur elle ». La version OST utilise la phrase « peuplez en abondance [עֻּרִץ shârats] la terre. »

Tableau 8

Mots utilisés pour les promesses dans Genèse 9.7

| MOTS EN HÉBREU POUR LES PROMESSES DANS GENÈSE 9:7 |                 |                        |                       |
|---------------------------------------------------|-----------------|------------------------|-----------------------|
| פָּרָה<br>pârâh                                   | ָרָבָה<br>râbâh | יְיַרִי<br>Les Shârats | רָבָה<br><b>râbâh</b> |
| (Soyez féconds,<br>fructifiez)                    | (Multipliez)    | (en abondance)         | (Multipliez)          |

### 6.1.4. Quatrième contexte

Genèse 17.20 est le quatrième contexte où le mot « fécondité » apparaît, avec « bénir » et « multiplier » ; lisons : « À l'égard d'Ismaël, je t'ai exaucé. Voici, je le bénirai, je le rendrai fécond, et je le multiplierai à l'infini ; il engendrera douze princes, et je ferai de lui une grande nation. »

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Fais sortir avec toi tous les animaux de toute chair qui sont avec toi, tant les oiseaux que le bétail et tous les reptiles qui rampent sur la terre : qu'ils se répandent sur la terre, qu'ils soient féconds et multiplient sur la terre. (Genèse 8).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dieu bénit Noé et ses fils, et leur dit : Soyez féconds, multipliez, et remplissez la terre. » (Genèse 9).

Tableau 9

Mots utilisés pour les promesses dans Genèse 17.20

| MOTS EN HÉBREU POUR LES PROMESSES DANS GENÈSE 17.20 |                                                   |                       |                |                |
|-----------------------------------------------------|---------------------------------------------------|-----------------------|----------------|----------------|
| קרַ⊒<br>Bârak                                       | פָּרָה<br>pârâh                                   | רָבָה<br><b>Râbâh</b> | מְאֹד<br>Me'ôd | מְאֹד<br>Me'ôd |
| (Bénirai)                                           | (le rendrai<br>fécond, le<br>ferai<br>fructifier) | (le<br>multiplierai)  | (à l'infini)   | (à l'infini)   |

Ce contexte apparaît après l'alliance de Dieu avec Abraham, dans laquelle Il lui a promis de le multiplier largement et abondamment (nous verrons plus loin ce terme « multiplier »). Le Seigneur a promis à Abraham qu'Il fera d'Ismaël, en référence à sa descendance naturelle, féconde (parah) et multipliée (rabah). Cette promesse a été partiellement tenue, car il existe actuellement 21 pays arabes avec une population d'environ 175 millions d'habitants au total; mais l'accomplissement ultime de la promesse de la fécondité et de la multiplication d'une descendance sainte et éternelle aura lieu dans le Royaume Éternel, car Dieu a promis le salut au peuple arabe à la fin des temps (Jérémie 12.14-17; Ésaïe 14.1-2; 19.16-25; Ézéchiel 47.21-23). C'est pourquoi, Genèse 17-20 dit: « Je le multiplierai à l'infini. »

### 6.1.5. Cinquième contexte

Le cinquième contexte du mot « fécond » (fructifier) apparaît dans Genèse 26.22 (DBY) : « Et il se transporta de là, et creusa un autre puits, et ils ne contestèrent pas pour celui-là ; et il appela son nom Rehoboth, parce que, dit-il, l'Éternel nous a maintenant donné de l'espace, et nous fructifierons dans le pays. »

Le contexte de ce verset est la querelle des bergers de Guérar avec les bergers d'Isaac au sujet d'un puits ; au verset 22, il est dit que lorsqu'ils ont trouvé un nouveau puits qui n'était pas un sujet de discorde, les bergers d'Isaac se sont souvenus et ont affirmé la promesse de l'Alliance Abrahamique ratifiée en Isaac. Le terme hébreu pour « nous fructifierons » est : p(parah).

Cela peut être considéré simultanément comme un souvenir de l'Alliance Abrahamique, et comme une annonce de son accomplissement partiel quant à la descendance sainte de laquelle le Christ viendrait dans Sa généalogie, comme l'accomplissement de la venue de la Postérité, telle qu'elle apparaît dans l'Alliance Adamique et dans l'Alliance Abrahamique.

### 6.1.6. Sixième contexte

Le sixième contexte où le mot « fructueux » apparaît est Genèse 28.1 - 4 :

- <sup>1</sup> Isaac appela Jacob, le bénit, et lui donna cet ordre : Tu ne prendras pas une femme parmi les filles de Canaan.
- <sup>2</sup> Lève-toi, va à Paddan Aram, à la maison de Bethuel, père de ta mère, et prends-y une femme d'entre les filles de Laban, frère de ta mère.
- <sup>3</sup> Que le Dieu tout puissant te bénisse, te rende fécond et te multiplie, afin que tu deviennes une multitude de peuples!
- <sup>4</sup> Qu'il te donne la bénédiction d'Abraham, à toi et à ta postérité avec toi, afin que tu possèdes le pays où tu habites comme étranger, et qu'il a donné à Abraham!

Ce contexte est la bénédiction d'Isaac à son fils Jacob, qui reprend l'Alliance Abrahamique concernant la descendance et la Terre. Les termes sont les mêmes que ceux que l'on trouve dans les alliances édénique et abrahamique : « bénir », « être fécond » et « multiplier » :

Tableau 10

Mots utilisés pour les promesses dans Genèse 28.1 - 4

| MOTS EN HÉBREU POUR LES PROMESSES DANS |                      |                |  |  |
|----------------------------------------|----------------------|----------------|--|--|
|                                        | GENÈSE 28.1-4        |                |  |  |
| ئِ <u>تَ</u>                           | פָּרָה               | רָבָה          |  |  |
| Bârak                                  | ak Pârâh râbâh       |                |  |  |
| (Bénit, bénisse)                       | (te rende<br>fécond) | (te multiplie) |  |  |

Il est important de mentionner que ces trois éléments, « bénir, être fécond (fructifier) et multiplier » de la promesse de la descendance, apparaissent dans les alliances que Dieu a faites sous serment, afin de ratifier les promesses et de se rappeler qu'il les accomplira dans le Royaume Éternel.

### 6.1.7. Septième contexte

Le septième contexte dans lequel nous trouvons le mot « fécond » (fructifier) est Genèse 41.52 : « Et il donna au second le nom d'Éphraïm, car, dit-il, Dieu m'a rendu fécond dans le pays de mon affliction. »

Le terme hébreu utilisé ici pour « rendu fécond » est קָּרָה (pârâh) et il semble être un accomplissement de la promesse faite dans les alliances, mais nous savons qu'il s'agit

d'un accomplissement partiel qui se manifeste de deux manières : (a) comme l'accomplissement du fruit dans les générations du peuple d'Israël (Israël comme descendance naturelle) duquel la Postérité, le Christ, viendrait ; (b) comme l'accomplissement chez les non-sauvés devenus des enfants de Dieu par le Christ, (la descendance spirituelle). Dans ces deux cas, on peut parler de fécondité comme d'un accomplissement partiel, tant qu'il y a du salut.

### 6.4 Les générations adamiques sous le péché et la mort

Les générations adamiques sont celles qui sont nées d'Adam après son péché et correspondent à toute l'humanité jusqu'à présent. Ces générations ont été écrites dans un livre que la Bible appelle : « Le livre des générations d'Adam », qui correspond au livre de la mort, rempli de noms avec la malédiction du péché et de la mort. Ce livre apparaît dans Genèse 5.1 (DBY) : « C'est ici **le livre des générations d'Adam**. Au jour où Dieu créa l'homme, il le fit à la ressemblance de Dieu.

En hébreu, le mot pour livre est מַבֶּר (sêpher) qui signifie « livre, écriture, registres » ; et pour « générations », c'est מַּלְרָה (tôledâh) qui signifie aussi « familles, naissances, descendants ». La façon de prouver que ce livre des générations d'Adam est le livre de la mort est de regarder la liste que Moïse fait dans Genèse 5 ; lisons les versets 2 et 3 :

- <sup>2</sup> Il créa l'homme et la femme, il les bénit, et il les appela du nom d'homme, lorsqu'ils furent créés.
- <sup>3</sup> Adam, âgé de cent trente ans, engendra un fils à sa ressemblance, selon son image, et il lui donna le nom de Seth.

Le livre des générations d'Adam contient toutes les générations qui se sont multipliées pendant ces six mille ans et qui apportent l'image et la ressemblance d'Adam, c'est-à-dire de la mort. Ceci est confirmé au verset 3, lorsque Seth est mentionné de qui Noé est né. L'humanité adamique, à la ressemblance et à l'image de l'homme déchu, Adam, s'est multipliée à partir de la descendance de Noé, de ses fils Cham, Sem et Japhet. Dans Genèse 5, il y a un contraste entre les versets 2 et 3 ; le verset 2 parle de la création de l'homme et de la femme, de la façon dont Dieu les a appelés « Adam » le jour de leur création. Pourtant, au verset 3, Adam avait déjà péché, parce qu'il est question pour la première fois d'un fils engendré à son image et à sa ressemblance. Ensuite, les descendants d'Adam, les fils et les filles, et leurs descendants, marqués par la mort, sont décrits ; lisons Genèse 5.4 - 5 :

<sup>4</sup> Les jours d'Adam, après la naissance de Seth, furent de huit cents ans ; et il engendra des fils et des filles.

<sup>5</sup> Tous les jours qu'Adam vécut furent de neuf cent trente ans ; puis **il mourut**.

Cette dernière phrase « il mourut » est répétée à la fin de la vie de chaque descendant d'Adam ; nous allons voir que le livre des générations d'Adam est le livre de la mort à cause du péché ; lisons Genèse, 5 versets 8, 11, 14, 17 et 20 :

- <sup>8</sup> Tous les jours de Seth furent de neuf cent douze ans ; puis **il mourut.**
- <sup>11</sup> Tous les jours d'Énosch furent de neuf cent cinq ans ; puis **il mourut.**
- <sup>14</sup> Tous les jours de Kénan furent de neuf cent dix ans ; puis il mourut.
- <sup>17</sup> Tous les jours de Mahalaleel furent de huit cent quatre-vingt-quinze ans ; puis **il mourut.**
- <sup>20</sup> Tous les jours de Jéred furent de neuf cent soixante-deux ans ; puis **il mourut.**

Depuis Adam, il y a six générations avec la marque « il mourut », c'est le sceau de la mort des noms qui sont enregistrés dans le livre des générations d'Adam. Mais, cette ligne de mort a été interrompue par un événement glorieux, et c'était l'Enlèvement d'Hénoch. Les générations de la mort ont été interrompues, et la Parole de Dieu dit que ce serviteur a disparu, parce que le Seigneur l'a pris ; il n'est pas dit « et mourut » ; lisons Genèse 5 de 21 à 24 :

- <sup>21</sup> Hénoc, âgé de soixante-cinq ans, engendra Metuschélah.
- <sup>22</sup> Hénoc, après la naissance de Metuschélah, marcha avec Dieu trois cents ans ; et il engendra des fils et des filles.
- <sup>23</sup> Tous les jours d'Hénoc furent de trois cent soixante-cinq ans.
- <sup>24</sup> Hénoc marcha donc avec Dieu puis il ne fut plus, parce que Dieu le prit.

De la même manière, la sainte Église du Christ interrompra les générations de mort le jour où nous serons enlevés, sans voir la mort comme Hénoch. Les ressuscités qui se sont endormis en Christ briseront aussi cette chaîne de mort dans les générations, car leurs corps seront rendus vivants. Il y a donc des rapports exacts entre Hénoc et la sainte Église, en ce sens qu'Hénoc était le septième à partir d'Adam, la septième génération; Jude 1.14 dit: « C'est aussi pour eux qu'Énoch, **le septième depuis Adam**, a prophétisé en ces termes: Voici, le Seigneur est venu avec ses saintes myriades ...". Comme nous l'avons vu dans les pages précédentes, la Parole du Seigneur dit que le septième jour, Dieu s'est reposé et c'est le repos pour les enfants de Dieu (Hebreux 4.4, 9-11).

Hénoc est entré dans le repos de Dieu, c'est-à-dire dans sa présence, parce qu'il a été sorti des générations de la mort. De la même manière, nous, la sainte Église du Christ, entrerons dans le repos de la présence de Dieu, dans la Nouvelle Jérusalem, le jour de l'Enlèvement, nous entrerons dans le 7<sup>e</sup> jour. Nous sortirons aussi du 6<sup>e</sup> jour, c'est-à-dire, des six mille ans d'histoire de la mort, nous sortirons des générations de la mort. C'est pourquoi, dans Apocalypse 5.9, les vingt-quatre anciens (représentant la sainte

Église enlevée) chantent (OST) : « ... Et ils chantaient un cantique nouveau, disant : Tu es digne de prendre le livre, et d'en ouvrir les sceaux ; car tu as été immolé, et tu nous as rachetés à Dieu par ton sang, de toute tribu, de toute langue, de tout peuple, et de toute nation... »

Le jour de l'Enlèvement, nous serons retirés des générations de la mort ; et c'est pourquoi Apocalypse 5.9 dit que « tu nous as rachetés à Dieu par ton sang, de toute tribu, de toute langue, de tout peuple, et de toute nation... » ; remarquez que ce verset parle de « tribu », c'est-à-dire de postérité, de généalogie, de génération ; le verset dit aussi : « peuple et nation » ; ce sont les générations, les généalogies de la mort, les peuples et les nations marqués par la mort. Le jour de l'Enlèvement, l'Église se lèvera comme la nation sainte complète qui n'aura plus jamais de la mort, ni de péché, ni de la douleur, ni des pleurs ; plus jamais, Alléluia ! Nous ne serons plus dans le livre de la mort, des générations d'Adam, parce que nous faisons partie du livre de vie. Lisons Genèse 5, versets 27 et 31 : « ²¹ Tous les jours de Metuschélah furent de neuf cent soixante-neuf ans ; puis **il mourut**. 31 Tous les jours de Lémec furent de sept cent soixante-dix-sept ans ; puis **il mourut**. »

De la même manière qu'aux jours d'Hénoch, lorsque l'Église sera enlevée, les chaînes de la mort seront brisées, mais seulement pour nous qui, comme Hénoch, entrerons dans le repos de Dieu, la vie éternelle. Ensuite, le jugement de la Tribulation de sept ans viendra, qui est le deuxième jugement global, après le Déluge. Après le départ de l'Église pour la Nouvelle Jérusalem, il y aura la chaîne de la mort, les générations de la mort, la postérité adamique, les êtres humains dont les noms appartiennent au livre des générations d'Adam, le livre de la mort.

Maintenant, le Seigneur invite aux non convertis à se repentir afin qu'ils ne fassent plus partie des générations de la mort, qu'ils ne fassent pas partie du livre des générations d'Adam, mais qu'ils puissent être enlevés et entrer dans le repos de Dieu, et devenir une partie de la descendance du Christ, des générations éternelles du Christ, qui a hérité d'un meilleur nom. Il nous donnera aussi un nouveau nom qui est écrit dans le livre de la vie ; voyons cela ci-dessous :

### 6.5 Les générations bénies : La lignée bénie du Christ

Nous avons parlé des générations, de leur application à la descendance, et de la généalogie d'Adam sous la malédiction et la mort. Dans cette section, nous étudierons le genre de générations des enfants de Dieu, des sauvés dont parle la Bible.

Le Père a promis au Christ une lignée, une descendance qui n'existe pas à l'heure actuelle, mais dont il y a déjà un reste qui, pour la première fois, existera comme ligne sainte et bénie ; c'est la sainte Église lorsqu'elle sera ressuscitée et enlevée. Cette lignée a été promise au Seigneur à la suite de son œuvre rédemptrice. Lisons ceci dans Ésaïe 53.10 : « Il a plu à l'Éternel de le briser par la souffrance... Après avoir livré sa vie en sacrifice pour le péché, **Il verra une postérité** et prolongera ses jours ; Et l'œuvre de l'Éternel prospérera entre ses mains. »

Cette descendance sont les fils de Sion, les fils de la Nouvelle Jérusalem, la Jérusalem libre, dont Paul parle dans Galates 4.22 - 28 (DBY) :

- <sup>22</sup> Car il est écrit qu'Abraham a eu deux fils, l'un de la servante, et l'autre **de la femme libre**.
- <sup>23</sup> Mais celui qui naquit de la servante naquit selon la chair, et **celui qui naquit de la femme libre naquit par la promesse**.
- <sup>24</sup>Ces choses doivent être prises dans un sens allégorique : car ce sont deux alliances, l'une du mont Sinaï, enfantant pour la servitude, et c'est Agar.
- <sup>25</sup> « Agar » est le mont Sina, en Arabie, et correspond à la Jérusalem de maintenant, car elle est dans la servitude avec ses enfants.
- <sup>26</sup> Mais la Jérusalem d'en haut est la femme libre qui est notre mère.
- <sup>27</sup> Car il est écrit : « Réjouis-toi, stérile qui n'enfantes point ; éclate de joie et pousse des cris, toi qui n'es point en travail d'enfant ; car les enfants de la délaissé sont plus nombreux que les enfants de celle qui a un mari ».
- <sup>28</sup> Or vous, frères, comme Isaac, vous êtes enfants de promesse.

Paul affirme que la Jérusalem d'aujourd'hui porte des enfants en servitude, se référant à tous ceux qui n'ont pas reçu le Christ et sont donc sous la Loi, nés selon la chair (Galates 4. 23); Paul ajoute ensuite que la Jérusalem d'en haut donne des enfants libres, c'est-à-dire libres du péché et de la mort. Paul fait référence à la promesse de la descendance, et donc il cite la prophétie d'Ésaïe qui s'accomplira dans l'éternité. Cette prophétie parle de la descendance féconde (fructifié) et multipliée pour laquelle nous nous réjouirons et pousserons des cris de joie.

Nous sommes nés esclaves, esclaves de la corruption, du péché et de la mort ; et nous avons donné des enfants en servitude, parce qu'ils apportent l'héritage du péché et de la mort. Cependant, Dieu nous a promis des enfants libres, qui naîtront sans péché ni mort, une descendance sainte et éternelle, parce que les enfants de Sion la libre. Les enfants de Dieu qui sont débordants de vie, ne peuvent donner naissance qu'à la vie, pas à la mort. Alléluia!

Cette descendance sera la poignée de grain qui perpétuera le nom de Christ pour toujours et se multipliera comme le dit David dans le Psaume 72.16 (DBY) : « Il y aura

abondance de froment sur la terre, sur le sommet des montagnes ; son fruit bruira comme le Liban ; et les hommes de la ville fleuriront comme l'herbe de la terre. »

Dans Galates 4.22-28, Paul termine en disant que, comme Isaac, nous sommes des enfants de la promesse. Cependant, l'apôtre ne prétend pas que nous sommes l'accomplissement ultime de la promesse de la descendance, parce qu'Isaac était le fils promis à Abraham, mais le Seigneur lui a dit qu'en Isaac luis sera appelée une descendance, mais Dieu a également donné cette promesse à Isaac lui-même et ensuite à Jacob; cela indique que ceux-ci n'étaient pas le plein accomplissement de la promesse de la descendance, et donc il y en a encore une autre qui se produira en effet quand Abraham, Isaac et Jacob seront ressuscités.

Paul s'est émerveillé à cause de cette puissante promesse de la descendance multipliée éternellement, c'est-à-dire, des enfants de la Nouvelle Jérusalem, qui est libre, de Sion. L'apôtre a parlé des richesses de la gloire de Christ qui fortifient notre homme intérieur, parce qu'elles sont ses puissantes promesses. Paul dit que nous devons pleinement comprendre la largeur, la longueur, la profondeur et la hauteur, autrement dit l'éternité de Dieu, sa maison, la Nouvelle Jérusalem. L'apôtre affirme aussi que nous devons connaître l'amour du Christ qui surpasse toute connaissance, afin que nous puissions être remplis de toute la plénitude de Dieu, que nous connaîtrons le jour de l'Enlèvement. Paul s'émerveille tellement des promesses du Seigneur qu'il adore le Roi et dit que Dieu est capable de faire infiniment au-delà de tout ce que nous demandons ou pensons ; lisons Éphésiens 3.14 - 21 :

- <sup>14</sup> A cause de cela, je fléchis les genoux devant le Père,
- <sup>15</sup> duquel tire son nom toute famille dans les cieux et sur la terre,
- <sup>16</sup> **afin qu'il vous donne, selon la richesse de sa gloire**, d'être puissamment fortifiés par son Esprit dans l'homme intérieur,
- <sup>17</sup> en sorte que Christ habite dans vos cœurs par la foi ; afin qu'étant enracinés et fondés dans l'amour,
- $^{18}$ vous puissiez comprendre avec tous les saints quelle est la largeur, la longueur, la profondeur et la hauteur,
- <sup>19</sup> et connaître l'amour de Christ, qui surpasse toute connaissance, en sorte que vous soyez remplis jusqu'à toute la plénitude de Dieu.
- <sup>20</sup> Or, à celui qui peut faire, par la puissance qui agit en nous, infiniment au-delà de tout ce que nous demandons ou pensons,
- <sup>21</sup> à lui soit la gloire dans l'Église et en Jésus Christ, dans toutes les générations, aux siècles des siècles ! Amen !

La Bible enseigne que le Seigneur nous donnera un nouveau nom qui appartient au livre de la vie, à la généalogie du Christ ; lisons Apocalypse 2.17 : « « Que celui qui a des oreilles entende ce que l'Esprit dit aux Églises : À celui qui vaincra je donnerai de la

manne cachée, et je lui donnerai un caillou blanc; et sur ce caillou est écrit un nom nouveau, que personne ne connaît, si ce n'est celui qui le reçoit. »

Le nouveau nom est lié à la promesse de la descendance, car nous serons une progéniture de Christ, une descendance de Christ, des générations du dernier Adam, qui sont initialement composées d'enfants ressuscités, entièrement engendrés, en âme, en esprit et en corps, par Dieu. Or, nous avons dit « initialement », parce que de ces enfants de la résurrection, dont l'Église sera la première le jour de l'enlèvement, Dieu fera sortir les générations bénies, les enfants des enfants de la résurrection et les autres générations éternellement multipliées. Toutes ces générations naîtront sans péché et sans mort comme le Christ est né, et donc elles seront directement enfants de Dieu. C'est la descendance bénie de l'Éternel dont Ésaïe 61.9 parle (SG21) : « Leur descendance sera connue parmi les nations et leur progéniture parmi les peuples. Tous ceux qui les verront reconnaîtront qu'ils sont une lignée bénie de l'Éternel. »

Le prophète parle aussi de cette lignée bénie, au chapitre 65.23 : « Ils ne travailleront pas en vain, Et ils n'auront pas des enfants pour les voir périr ; Car ils formeront une race bénie de l'Éternel, Et leurs enfants seront avec eux. »

Cette lignée bénie se multipliera éternellement, de génération en génération, et constitue le livre des généalogies ou des générations de l'Agneau ; car il n'y aura plus jamais le livre de la mort, c'est-à-dire le livre des générations d'Adam que nous trouvons décrit dans Genèse chapitre 5.

Nous allons étudier ce que signifie le livre des généalogies ou générations de l'Agneau, mais il faut d'abord se rappeler trois vérités :

- (a) Le Christ est Dieu et quand il s'est incarné, il était cent pour cent homme, mais il est resté cent pour cent Dieu.
- (b) Le Christ incarné a été engendré, est né et a vécu sans péché.
- (c) Le Christ a été notre substitut en tout, en cela consiste son œuvre vicariale.

Nous savons que le Christ, incarné dans un être humain, a fait irruption dans les généalogies humaines, adamiques, marquées par le péché et la mort; mais le Christ n'a pas fait partie de la descendance pécheresse d'Adam, car Jésus a été engendré saint, est né et a vécu entièrement saint. Cela s'est produit parce qu'il n'y a pas eu de participation de la semence de l'homme, dont le péché est hérité, parce que la mort est entrée par un seul homme, par Adam, et est passée à tous les êtres humains. C'est pourquoi Genèse 3.15 parle de la Postérité de la femme qui est Christ. C'est un événement complètement nouveau parler de la semence de la femme et qu'aucune participation n'existe de la

semence de l'homme dans un engendrement; il est également une nouvelle chose que la femme « prenne la place » de l'homme qui est celui qui donne la semence ; c'était un miracle qui a été prophétisé dans Jérémie 31.22, un chapitre dans lequel la Nouvelle Alliance est discutée ; lisons (OST) : « Jusqu'à quand seras-tu errante, fille rebelle ? L'Éternel crée une chose nouvelle sur la terre : la femme environnera l'homme. »

La chose nouvelle créée (בְּרָא bârâ') par le Seigneur est l'engendrement saint du Christ sans péché, car il n'y aurait pas de part de la semence d'un mâle adamique, mais seulement celle d'une femme, comme un miracle. Ainsi, de cette « chose nouvelle », qui est l'incarnation du Christ et son œuvre rédemptrice, la nouvelle création viendra, la génération à venir, le peuple qui sera créé (Psaume 102.18), la descendance sainte et éternelle qui adorera Dieu pour toujours.

Le Christ n'appartenait donc pas aux générations adamiques du livre de la mort, venant de l'homme, parce que s'il l'avait fait, il aurait hérité le péché d'Adam. Dans Hébreux 7.26 il est confirmé que Christ n'appartenait pas aux générations déchues d'Adam ; lisons (BDS) : « Jésus est donc bien le grand-prêtre qu'il nous fallait : il est saint, pleinement innocent, indemne de tout péché, séparé des pécheurs et il a été élevé plus haut que les cieux... »

Dans le verset ci-dessus, il est dit que Christ était saint, innocent, irréprochable et mis à part des pécheurs. Cependant, le Christ appartenait à la lignée de David à cause de la lignée de Marie décrite dans Luc 3.23. Matthieu établit également la généalogie du Seigneur Jésus-Christ, mais du côté de Joseph, le père légal de Jésus, non biologique ; car il est dit en Matthieu 1.16 : « Joseph, époux de Marie, de qui Jésus, appelé le Christ, est né. »

Parce que Jésus n'appartenait pas aux descendants d'un mâle adamique, et parce qu'il était saint, Il pouvait être l'offrande parfaite. Mais, la Bible dit que, comme Dieu, le Christ n'avait pas de généalogie. Lisons Hébreux 7. 2-3 (SG21):

- <sup>2</sup> et Abraham lui a donné la dîme de tout[a]. D'après la signification de son nom, Melchisédek est d'abord roi de justice ; ensuite il est roi de Salem, c'est-à-dire roi de paix.
- <sup>3</sup> On ne lui connaît ni père ni mère, ni généalogie, ni commencement de jours ni fin de vie, mais, rendu semblable au Fils de Dieu, il reste prêtre pour toujours.

Voyons un résumé de ce qui a été expliqué jusqu'à présent : Le Christ incarné est la postérité d'Abraham que Dieu lui a promise, il est la postérité de Juda, comme il est dit dans la prophétie. Il est aussi la postérité de David, parce que la prophétie l'établit aussi ; mais Christ ne possédait pas de péché, parce qu'il n'y a pas eu de participation d'un

homme à son engendrement, car la descendance adamique est née avec le péché. En ce sens, le Christ était en dehors de la ligne adamique du péché. Mais le Christ est aussi Dieu et, en tant que tel, il n'a pas de généalogie, pas de mère, pas de père (Hébreux 7.3).

Maintenant, nous devenons enfants de Dieu, adoptés par l'œuvre rédemptrice du Christ et, du point de vue spirituel, étant engendrés par Dieu, nous ne faisons pas partie de la lignée adamique, puisque nous avons la vie dans notre âme et dans notre esprit ; Cependant, nous avons toujours le corps de la mort ; mais le jour de l'Enlèvement, la mort sortira et nous aurons un corps racheté, glorifié, éternel, immortel, sans péché ; et dans cette condition, nous serons des enfants légitimes de Dieu et Il sera notre Dieu pour toujours comme Apocalypse 21:7 dit, car nous ferons partie du livre des généalogies du Christ, la lignée bénie avec nos nouveaux noms, qui sont opposés aux noms que nous avons maintenant sous la malédiction et la mort.

# 6.6 La promesse d'une progéniture coupée pour ceux qui ne sont pas sauvés, ceux qui vont en enfer pour l'éternité

La Bible fait une distinction claire entre les enfants de Dieu, le reste sauvé qui héritera toutes les promesses dans le Royaume Éternel, et les méchants qui n'ont jamais reçu l'amour de la vérité pour être sauvés ou ceux qui ont apostasié de la foi ; et le centre de cette opposition sont les promesses éternelles. Les enfants de Dieu auront l'héritage éternel dont l'Église aura les prémices durant le Royaume Millénaire ; cependant, ceux qui ne sont pas enfants de Dieu manqueront de telles promesses, car ils iront pour l'éternité en enfer, dans l'étang de feu.

Dans la Nouvelle Terre et la Nouvelle Jérusalem, il ne restera que la descendance du Christ, les premiers-nés inscrits au Ciel (Hébreux 12.23), les enfants de Dieu (Jean 1.12), les fils de la résurrection (Luc 20.36), ceux qui seront circoncis pour toujours (Romains 2.29); et c'est pour l'amour de la Postérité, la Semence (le Christ). Tandis que tous les descendants adamiques non convertis iront en enfer, à l'étang de feu. Il y a donc opposition entre la descendance du premier Adam, celle du péché, avec la mort, et la descendance du dernier Adam, les rachetés qui ont la vie éternelle.

Que signifie être jeté dans l'étang de feu, qui correspond à l'enfer final, le lieu où les perdus subiront la seconde mort et souffriront éternellement ?

Nous répondrons à cette question à travers les affirmations suivantes :

#### 6.6.1. La seconde mort est d'aller à l'étang de feu qui est une existence éternelle

La seconde mort s'agit d'une existence éternelle en enfer, où il y a un tourment éternel ; C'est une souffrance dans l'âme, l'esprit et le corps qui durera pour l'éternité, une souffrance qui ne finira jamais. Lisons Apocalypse 20.10 : « Et le diable, qui les séduisait, fut jeté dans l'étang de feu et de soufre, où sont la bête et le faux prophète. Et ils seront tourmentés jour et nuit, aux siècles des siècles. »

Dans ce verset, l'apôtre Jean décrit l'étang de feu et de soufre où il y a des tourments jour et nuit pour toujours et à jamais. Dans ce lieu, l'Antéchrist sera le premier d'y aller, qui est la bête, avec le faux prophète ; et puis Satan et ses démons seront aussi jetés à l'étang de feu. Ils seront la terrible compagnie des personnes qui seront jetées dans l'étang de feu après le procès du Grand Trône Blanc.

# 6.6.2. La seconde mort est d'aller à l'étang de feu et il s'agit d'être exclu de la présence de Dieu, de la gloire de sa puissance, pour toujours

L'apôtre Paul déclare dans 2 Thessaloniciens 1.8 - 9 :

- 8 ... au milieu d'une flamme de feu, pour punir ceux qui ne connaissent pas Dieu et ceux qui n'obéissent pas à l'Évangile de notre Seigneur Jésus.
- <sup>9</sup> Ils auront pour châtiment une ruine éternelle, loin de la face du Seigneur et de la gloire de sa force...

L'apôtre Paul décrit l'étang de feu pour ceux qui ne connaissent pas Dieu ou n'obéissent pas à l'Évangile du Seigneur Jésus-Christ ; là, ils subiront le châtiment de la perdition éternelle et seront exclus de la présence du Seigneur et de la gloire de sa puissance. Cette description nous amène à la troisième caractérisation de l'étang de feu qui répond à la question que nous avons posée : qu'implique la mort, laquelle est d'aller à l'étang de feu ?

# 6.6.3. La seconde mort implique la perte ultime de toutes les promesses éternelles de Dieu

La seconde mort est l'exclusion définitive des perdus de toutes les alliances ; c'est être exclu à jamais du Royaume de Dieu, du Royaume du Père, du Royaume des Cieux, du Royaume Éternel, du Royaume de la vie.

C'est ce que l'apôtre Paul dit dans 2 Thessaloniciens 1.9, lorsqu'il déclare que ceux qui ont rejeté l'Évangile du Christ subiront le châtiment de la perdition éternelle,

retranchés de la présence du Seigneur et de la gloire de sa puissance. Lisons Matthieu 25.41 - 43 :

- <sup>41</sup> Ensuite il dira à ceux qui seront à sa gauche : Retirez-vous de moi, maudits ; allez dans le feu éternel qui a été préparé pour le diable et pour ses anges.
- $^{42}$  Car j'ai eu faim, et vous ne m'avez pas donné à manger ; j'ai eu soif, et vous ne m'avez pas donné à boire ;
- <sup>43</sup> j'étais étranger, et vous ne m'avez pas recueilli ; j'étais nu, et vous ne m'avez pas vêtu ; j'étais malade et en prison, et vous ne m'avez pas visité.

Dans ce passage, le Seigneur Jésus-Christ parle du jugement sur les infidèles ; Il ne fait certainement pas référence aux œuvres, car le salut n'est pas par les œuvres. Dans Matthieu 25.41, Il appelle "maudits" ceux qui n'ont pas satisfait la faim des perdus, cela veut dire, de ceux qui avaient besoin du pain de la Parole de Dieu pour être sauvés, et ainsi ne jamais avoir faim ; les maudits réfèrent à ceux qui n'ont jamais étanché la soif de ceux qui avaient soif, se référant au fait qu'ils n'ont pas donné la Parole de Dieu qui est la source de la vie et étanche la soif pour toujours ; les maudits se réfèrent à ceux qui ne rassemblent pas celui qui est un étranger et un parvenu (c'est-à-dire non converti) pour que celui-ci puisse faire partie du peuple de Dieu, de la famille de Dieu comme Éphésiens 2.19 dit ; rassembler l'étranger, c'est lui prêcher la Parole afin qu'il cesse de l'être et devienne proche, partie du corps du Christ.

Quand le Seigneur parle de ceux qui n'ont pas couvert ceux qui étaient nus, il fait allusion à ceux qui n'ont pas fourni le vêtement du salut ; celui qui n'a pas visité les malades désigne celui qui n'a pas apporté la Parole pour guérir du péché ; et quand le Seigneur parle de celui qui ne visite pas le prisonnier, il se réfère à ceux qui ne portent pas la parole de Dieu qui donne la liberté au captif pour qu'il sorte de prison et soit libre en Jésus-Christ.

Les ministres apostats ne font pas cela ; ils ne donnent pas le pain de vie qui satisfait la faim de l'éternité ; ils ne donnent pas l'eau de la vie qui étanche la soif pour toujours ; ils ne couvrent pas les nus de la Parole de Dieu, car les apostats sont eux-mêmes misérables et nus, comme Apocalypse 3.17 dit ; Les apostats ne guérissent pas le vrai malade, qui est le pécheur lequel a besoin de la vie dans son âme et dans son esprit ; les apostats ne font pas sortir le captif de prison, mais le rendent plus captif parce qu'ils sont eux-mêmes captifs, comme 2 Pierre 2.18 - 20 dit ; lisons :

<sup>18</sup> Avec des discours enflés de vanité, ils amorcent par les convoitises de la chair, par les dissolutions, ceux qui viennent à peine d'échapper aux hommes qui vivent dans l'égarement; <sup>19</sup> ils leur promettent la liberté, quand ils sont eux-mêmes esclaves de la corruption, car chacun est esclave de ce qui a triomphé de lui.

<sup>20</sup> En effet, si, après s'être retirés des souillures du monde, par la connaissance du Seigneur et Sauveur Jésus Christ, ils s'y engagent de nouveau et sont vaincus, leur dernière condition est pire que la première.

Le Seigneur Jésus-Christ parle des sauvés, de ceux qui demeurent dans la Parole de Dieu et qui portent du fruit, auxquels il dit dans Matthieu 25.33 - 34 : « ... 33 et il mettra les brebis à sa droite et les chèvres à sa gauche. 34 Alors le roi dira à ceux qui seront à sa droite : Venez, les bénis de mon Père, héritez du royaume qui vous est préparé dès la fondation du monde ... » Le Seigneur fait référence au Royaume Millénaire, mais nous pouvons aussi dire que cela fait référence au Royaume Éternel. Quand Il dit « hériter du royaume », Il veut dire l'héritage qui nous rappelle ce que Paul dit dans 2 Thessaloniciens 1.9 sur la présence de Dieu et la gloire de sa puissance.

Résumons : les perdus sont ceux qui vont à la seconde mort, à l'étang de feu, éternellement exclus de la présence de Dieu, de la gloire de sa puissance, du royaume de vie du Seigneur et des promesses de toutes les alliances. La seconde mort implique la perte de tout ; il n'y a pas de descendance éternelle, il n'y a pas de participation à la Nouvelle Terre et aux Nouveaux Cieux, remplis de vie ; Il n'y a pas de gouvernement pour eux.

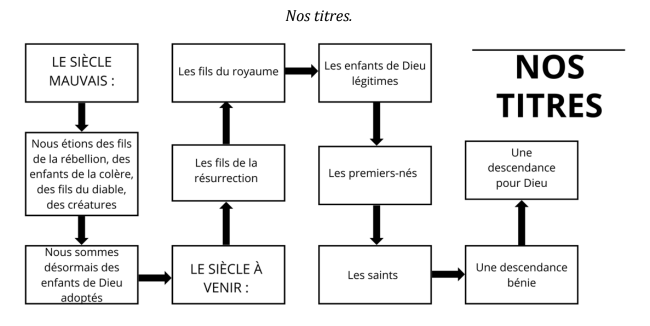
Tandis que ceux qui sont sauvés en Jésus-Christ, ceux qui croient et persévèrent en Lui jusqu'à la fin, sont ceux qui entrent dans la présence de Dieu, dans la gloire de Sa puissance, dans Son Royaume Éternel de la vie pour hériter de toutes choses, pour obtenir toutes les promesses éternelles : la promesse de la descendance sainte, la promesse de la Nouvelle Terre, les Cieux Nouveaux, la Nouvelle Jérusalem et la promesse d'un gouvernement éternel. C'est pourquoi le Seigneur dit dans Apocalypse 2.11 : « Que celui qui a des oreilles entende ce que l'Esprit dit aux Églises : Celui qui vaincra n'aura pas à souffrir la seconde mort. »

Ne pas souffrir du mal de la seconde mort, ce n'est pas perdre les promesses qui impliquent la vie éternelle, la résurrection de la vie, la glorification du corps ; ce sont les promesses que l'Église obtiendra d'abord le jour de l'Enlèvement, qui est déjà sur le point d'avoir lieu. Cependant, ces bénédictions seront de même pour tous ceux qui se repentent pendant le jugement de la Tribulation et reçoivent Christ comme le seul Seigneur et Sauveur, et qui persévèrent jusqu'à la fin, ne se laissant pas marquer par la bête et ne pas suivre le faux prophète.

La vie se manifeste dans la promesse de la descendance. Nous avons vu qu'en Éden, après le péché, la mort était évidente dans la génération de la mort d'Adam, qui s'est manifestée dans la répétition de l'expression « et mourut, et mourut » dans Genèse,

chapitre 5. La première promesse que l'Église recevra au Tribunal du Christ est de manger de l'arbre de vie (Apocalypse 2.7); cela implique une descendance éternelle, des générations remplies de vie, c'est-à-dire saintes et éternellement vivantes. Nous étudierons cela plus en détail dans les chapitres 9 et 10 de ce livre.

Figure 7



Pour ceux qui souffriront du mal de la seconde mort, qui iront à l'étang de feu, cette promesse puissante de la descendance multipliée éternellement sera coupée. Les autres promesses, celle du gouvernement et celle de la Nouvelle Terre et des Nouveaux Cieux, seront également coupées. Nous le démontrerons à travers des passages des Écritures ; nous allons examiner l'héritage des enfants de Dieu et l'héritage des personnes perdues, que la Bible appelle « impies ».

En étudiant les passages d'Ésaïe 14, Jérémie 25 et Jérémie 33, nous pouvons apprécier l'héritage des enfants de Dieu; dans les textes bibliques, ceux-ci se trouvent dans la ville de Jérusalem, la Nouvelle Jérusalem ou le mont Sion. Cet héritage est différent de celui de la postérité du méchant qui est située à Babylone. Cette cité est un nom qui symbolise le monde, ses villes et ses habitants. Nous allons mentionner et expliquer les passages qui se réfèrent aux promesses données aux sauvés et ceux se référant aux personnes coupées, aux perdus qui manqueront des promesses éternelles; voyons :

#### ESAÏE 14

 Verset 4 (DBY): « ... que tu prononceras ce cantique sentencieux sur le roi de Babylone, et tu diras: Comment l'oppresseur a-t-il cessé? comment l'exactrice a-telle cessé? »

Ici, l'oppresseur fait référence au diable, Babylone représente le monde et ses villes. Ce verset se rapporte à la chute de Babylone que l'apôtre Jean décrit dans le chapitre 18 de l'Apocalypse :

<sup>18</sup> et ils s'écriaient, en voyant la fumée de son embrasement : Quelle ville était semblable à la grande ville ?

<sup>19</sup> Ils jetaient de la poussière sur leurs têtes, ils pleuraient et ils étaient dans le deuil, ils criaient et disaient : Malheur ! malheur ! La grande ville, où se sont enrichis par son opulence tous ceux qui ont des navires sur la mer, en une seule heure elle a été détruite !

- Verset 5 (DBY) : « L'Éternel a brisé le bâton des méchants, le sceptre des dominateurs. » [LA PROMESSE DU GOUVERNEMENT COUPÉE].

Dans ce verset, la promesse du gouvernement est décrite, laquelle est retranchée pour les méchants, pour ceux qui iront en enfer, à l'étang de feu. Le mot « bâton » en hébreu est מַשָּה (maṭṭeh) qui signifie « verge, gouverner ». Le Seigneur dit aux méchants qu'Il brisera le bâton ; toutefois, à nous, l'Église, le Seigneur nous dit que nous gouvernerons les nations avec une verge de fer et il y a une promesse d'autorité sur les nations qui s'accomplira pendant le Royaume Millénaire ; lisons Apocalypse 2.26 - 27 :

<sup>26</sup> A celui qui vaincra, et qui gardera jusqu'à la fin mes œuvres, je donnerai autorité sur les nations.

<sup>27</sup> Il les paîtra avec une verge de fer, comme on brise les vases d'argile, ainsi que moi-même j'en ai reçu le pouvoir de mon Père.

Ésaïe dit aussi dans ce verset 5 que le sceptre des dominateurs est brisé, se référant à la même promesse de gouvernement qui est coupée pour les méchants ; le mot hébreu pour « sceptre » est שֵׁבֶע (shêbeṭ) qui signifie « sceptre, gouvernement ».

Toutefois, le Seigneur nous a promis que nous régnerions avec lui, parce qu'il nous a établis comme rois et prêtres ; lisons Apocalypse 1.5 - 6 (SG21) :

<sup>5</sup> et de la part de Jésus-Christ, le témoin fidèle, le premier-né d'entre les morts et le chef des rois de la terre! A celui qui nous aime, qui nous a lavés de nos péchés par son sang

<sup>6</sup> **et qui a fait de nous un royaume, des prêtres pour Dieu son Père**, à lui soient la gloire et la domination aux siècles des siècles! Amen!

• Verset 6 (CAH): « Qui frappa les peuples avec fureur, de coups sans relâche, qui dominait sur les peuples avec colère, avec une poursuite sans ménagement. »

Le prophète fait référence au règne méchant de Satan sur les nations, qui a duré ces six mille ans dans lesquels l'humanité s'est multipliée, après le péché d'Adam qui a donné le gouvernement au diable. Même si les verbes de ce verset 6 sont au passé, ils marquent aussi le futur prophétique, comme si l'événement s'était déjà produit.

Cependant, cette domination sur les nations, dans ce siècle mauvais, prendra fin. Il prend déjà fin et va être jugé pendant les sept années de la Tribulation et de la Grande Tribulation. Après, il viendra le règne de mille ans du Christ dans lequel nous, l'Église, régnerons comme rois et prêtres ; ce règne se poursuivra dans le Royaume éternel.

• **Verset 13 (LSG) :** « Tu disais en ton cœur : Je monterai au ciel, J'élèverai mon trône au-dessus des étoiles de Dieu ; Je m'assiérai sur la montagne de l'assemblée, À l'extrémité du septentrion... »

Dans ce verset, le prophète décrit le péché de Satan qui impliquait son avidité d'être adoré par tous les anges et son désir de les gouverner, de prendre la place de Dieu. Le péché de Satan impliquait également son désir de régner sur les êtres humains ; et cela est décrit par Ésaïe 14.13 lorsqu'il utilise l'expression « sur la montagne de l'assemblée, À l'extrémité du septentrion » qui se réfère à la ville de Jérusalem comme il est confirmé dans le Psaume 48.1 - 2 :

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> (48:1) Cantique. Psaume des fils de Koré. (48:2) L'Éternel est grand, il est l'objet de toutes les louanges, Dans la ville de notre Dieu, sur sa montagne sainte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> (48:3) Belle est la colline, joie de toute la terre, la montagne de Sion ; **Le côté septentrional, c'est la ville du grand roi.** 

Figure 8

# Analyse du verset d'Ésaïe 14.13

Le diable a convoité d'être adoré par tous les anges

« <sup>13</sup> Tu disais en ton cœur : <u>Je monterai au ciel, J'élèverai mon trône au-dessus des étoiles</u> <u>de Dieu ; Je m'assiérai sur la montagne de l'assemblée, À l'extrémité du septentrion... »</u>

Le diable a convoité le trône de Jérusalem et l'adoration de tous les êtres humains (Ps 48.1 - 2)

1 (48:1) Cantique. Psaume des fils de Koré. (48:2) L'Éternel est grand, il est l'objet de toutes les louanges, Dans la ville de notre Dieu, sur sa montagne sainte. 2 (48:3) Belle est la colline, joie de toute la terre, la montagne de Sion; Le côté septentrional, c'est la ville du grand roi.

Jusqu'à présent, nous avons vu comment les non-sauvés, c'est-à-dire les non-convertis et les apostats qui vont à l'étang de feu, n'auront pas la promesse du gouvernement éternel, car elle sera retranchée ; et cela fait partie de la souffrance du mal de la seconde mort. Voyons maintenant comment la promesse de la descendance est également coupée, dans laquelle la manifestation de la vie est clairement observée. Les perdus n'auront plus jamais de descendance ; seuls les sauvés, les enfants de Dieu, auront une descendance sainte, multipliée et éternellement féconde (fructifiée), une descendance pour Dieu qui l'adorera pour toujours. Lisons Ésaïe 14.20 (SG21) : « <sup>20</sup> Tu ne partages pas un tombeau avec eux, car tu as détruit ton pays, tu as provoqué la mort de ton peuple. On ne mentionnera plus jamais **la descendance** des méchants. » [LA PROMESSE DE LA DESCENDANCE COUPÉE].

Alors que la descendance des méchants est retranchée et que son nom est effacé devant le Seigneur, les enfants de Dieu et leurs descendants seront nommés pour toujours. La promesse de la descendance apparaît également dans deux autres contextes, dans Apocalypse 2.17 et Ésaïe 62.1-3 ; lisons le premier : « Que celui qui a des oreilles entende ce que l'Esprit dit aux Églises : A celui qui vaincra je donnerai de la manne cachée, et je lui donnerai un caillou blanc ; et sur ce caillou **est écrit un nom nouveau**, que personne ne connaît, si ce n'est celui qui le reçoit. »

Cette promesse du nom nouveau est également prophétisée dans Ésaïe 62.1 - 3 (DBY) :

- <sup>1</sup> À cause de Sion je ne me tairai pas, et à cause de Jérusalem je ne me tiendrai pas tranquille, jusqu'à ce que sa justice paraisse comme l'éclat de la lumière, et son salut comme un flambeau qui brûle.
- <sup>2</sup> Et les nations verront ta justice, et tous les rois, ta gloire; **et on t'appellera d'un nom nouveau, que la bouche de l'Éternel désignera.**
- <sup>3</sup> Et tu seras une couronne de beauté dans la main de l'Éternel, et une tiare royale dans la main de ton Dieu.

La Parole de Dieu parle d'une promesse d'inscrire nos noms dans le livre de vie et de l'exclusion des noms des perdus, de ceux qui n'ont jamais cru en Christ ; nous lisons cela dans Apocalypse 3.5 et 20.15.

<sup>5</sup> Celui qui vaincra sera revêtu ainsi de vêtements blancs ; **je n'effacerai point son nom du livre de vie, et je confesserai son nom devant mon Père** et devant ses anges. (Apocalypse 3). <sup>15</sup> Quiconque ne fut pas trouvé écrit dans le livre de vie fut jeté dans l'étang de feu. (Apocalypse 20).

L'exclusion des noms comme la perte de la promesse de la descendance se mentionne dans Ésaïe 48.19 (SG21) : « **Ta descendance serait pareille au sable, tes rejetons seraient aussi nombreux que les grains de sable. Ton nom ne serait jamais effacé, jamais éliminé devant moi.** »

Notez, dans ce verset, l'accent mis sur la descendance comme le sable qui se réfère à l'alliance avec Abraham à qui Dieu a été promis que sa descendance ressemblerait aux étoiles des cieux et au sable de la mer (Genèse 22.17). Le prophète réitère ce fait lorsqu'il dit « tes rejetons » ; ensuite, Ésaïe se réfère à la perte de la promesse de la descendance sainte pour l'éternité, de sa multiplication et de sa fructification (la fécondité). La confirmation de la perte de cela pour les méchants (symbolisée par leur appartenance à Babylone) se trouve dans le verset qui suit d'Ésaïe 48.20 : « Sortez de **Babylone**, fuyez du milieu des Chaldéens! » Avec une voix d'allégresse annoncez-le, publiez-le, Faites-le savoir jusqu'à l'extrémité de la terre, Dites : L'Éternel a racheté son serviteur Jacob! »

Nous étudierons la promesse de la descendance plus en détail plus tard avec d'autres passages. Regardons maintenant le verset suivant dans lequel il est confirmée la perte ultime de la promesse de descendance pour les méchants ; continuons à analyser Ésaïe 14 :

• Verset 21 (DBY) : « Préparez la tuerie pour ses fils (heb. בָּוּ bên) à cause de l'iniquité de leurs pères; qu'ils ne se lèvent pas (heb. קּוֹם qûm : se lever, continuer), ni ne possèdent la terre (heb. אָרֶץ 'erets), ni ne remplissent de villes

la face (pl. heb. בָּנִים *pânîym*) du monde (heb. יָבֵל *têbêl* : ce mot vient de יָבֵל *yâbal* qui signifie : couler) ! [PROMESSE DE LA DESCENDANCE RETRANCHÉE].

Ce verset est d'un intérêt particulier à cause des mots utilisés qui contiennent des informations précieuses révélées au prophète par le Saint-Esprit ; voyons :

Lorsque le prophète dit « Préparez la tuerie pour ses fils », ici le mot hébreu pour « fils » est בן ( $b\hat{e}n$ ) qui sont préparés pour le massacre, la destruction, ce qui se réfère à l'enfer. Après cela, Ésaïe dit « qu'ils ne se lèvent pas », ce qui signifie « qu'ils ne continuent pas », car le mot en hébreu est קום ( $q\hat{u}m$ ) et c'est sa signification. Ensuite, Ésaïe dit : « ni ne possèdent la terre » ; ce qui fait référence à l'Alliance Abrahamique, concernant la promesse de la terre comme héritage, la Nouvelle Terre qu'auront seulement les personnes sauvées, les enfants de Dieu et leurs descendants bénis et saints, la lignée bénie de l'Éternel.

La fin du verset 21 confirme la descendance coupée pour les méchants quand il est dit : « ni ne remplissent de villes la face du monde ». Le mot hébreu pour « face » est פָּנִים (pânîym) qui est utilisé au pluriel (faces) ; et le terme pour « monde » est יָבֵל (têbêl) qui à son tour vient du mot hébreu יָבַל (yâbal), signifiant « couler ». Si nous paraphrasons ce verset 21 avec les significations vues, nous obtiendrions ce qui suit : « ni ne remplissent pas les faces du monde qui coule. »

Si les perdus n'auront pas les promesses (ils n'hériteront pas de la terre) et les enfants de Dieu les auront, alors on peut en déduire que nous remplirons les faces du monde de villes continuellement pour l'éternité, perpétuellement.

Regardons le verset suivant où est confirmée la perte de la promesse de la descendance pour les méchants :

• **Verset 22 (DBY) :** « Je me lèverai contre eux, dit l'Éternel des armées, et je retrancherai de Babylone **le nom** (heb. שֵׁיֵ*shêm*) **et le reste** (heb. שְׁאָר she'âr), enfants (heb. נְבֶּר nîyn) et postérité (heb. נְבֶר neked), dit l'Éternel ... »

Le prophète dit encore que le nom du méchant est retranché ; le terme « le nom » en hébreu est  $(sh\hat{e}m)$  ; il dit aussi que le reste est retranché ; le terme hébreu pour « le reste » est  $(sh\hat{e}m)$  ; il dit aussi que le reste est importante parce que le mot « enfants » est utilisé, mais en hébreu ce n'est pas le même que celui utilisé au verset 21 d'Ésaïe 14, qui est בן (ben) et que nous avons étudié précédemment. Le terme hébreu utilisé pour « enfants » dans ce verset 22 est (nîyn) qui signifie « progéniture » ; il vient d'un autre mot qui est (nûn) lequel à son tour signifie « propagation par pousses

» et qui est utilisé au sens figuré pour désigner « quelque chose qui doit être perpétuel, continu ». Ceci est corroboré par le mot hébreu suivant pour « postérité » qui est בָּכָּד (neked) qui signifie « propager, progéniture ».

De la même manière qu'au verset 21 d'Ésaïe 14, dans ce verset 22 il est déduit que si pour les méchants, il n'y aura pas de descendance qui se répandra par pousses ni sera continue, perpétuelle, les enfants de Dieu auront cette bénédiction qui correspond à la promesse d'une descendance sainte multipliée et féconde (fructifiée) pour l'éternité dans le Royaume de vie du Seigneur. Regardons maintenant le deuxième chapitre de l'analyse, qui est Jérémie 25, dans lequel est décrit le jugement contre Babylone.

# JÉRÉMIE 25:

• **Verset 9 (DBY)**: « ... voici, j'envoie, et je prends toutes les familles du nord, dit l'Éternel, et Nebucadnetsar, roi de Babylone, mon serviteur, et je les ferai venir contre ce pays, et contre ses habitants, et contre toutes ces nations à l'entour : et je les vouerai à la destruction, j'en ferai une désolation, et un objet de sifflement, et des déserts perpétuels... »

Le contexte immédiat de ce verset et de son application est l'époque de Jérémie lorsque l'Empire babylonien était sur le point de prendre Jérusalem. Puis le Seigneur a émis le jugement sur son peuple parce que celui-ci ne voulait pas se repentir. Mais la projection temporelle prophétique s'étend à l'avenir de cette génération impie de Juda qui sera jetée en enfer, dans l'étang de feu. Par conséquent, le prophète dit que Dieu la détruira et en fera une moquerie (objet de sifflement) et une désolation perpétuelle. Cependant, après, le Seigneur donne une parole de réconfort à Jérusalem pour les sauvés, par l'intermédiaire de Jérémie lui-même, que nous verrons plus tard. Regardons le verset 10 de Jérémie 25 (DBY) : « ... et je ferai périr du milieu d'eux la voix de l'allégresse et la voix de la joie, la voix de l'époux et la voix de l'épouse, le bruit des meules et la lumière de la lampe. »

Dans ce verset, le Seigneur parle du jugement sur les méchants qui étaient en Juda et à Jérusalem et fait allusion à la façon dont la joie de l'époux de l'épouse sera coupée, c'est-à-dire, les mariages qui se rapportent à la descendance. Le travail est également coupé (le bruit des meules et la lumière de la lampe).

Lisons maintenant le passage de Jérémie 33 où le Seigneur donne une parole de restauration à Jérusalem et à ses habitants qui sont les sauvés, les enfants de Dieu, qui sont clairement opposés aux méchants de Jérémie 25 :

# JÉRÉMIE 33:

• Verset 9 (SG21) : « Jérusalem deviendra pour moi synonyme de réjouissance, elle sera ma gloire et mon honneur devant toutes les nations de la terre, lorsqu'elles apprendront tout le bien que je leur ferai. Elles trembleront et seront bouleversées à cause de tout le bonheur et de tout le bien-être [heb. שֵׁלוֹם shâlôm] que je lui accorderai. »

Cette promesse est encadrée dans la Nouvelle Alliance et est projetée dans le Royaume Éternel. Dans la Bible Louis Segond, le mot hébreu שָׁלוֹם (shâlôm) est traduit par "bien-être", mais la signification appropriée est "paix". Le Seigneur parle d'une paix abondante et glorieuse. Dans le Royaume Millénaire, nous connaîtrons la paix, mais nous savons qu'à la fin de ce temps, des nations se lèveront comme le sable de la mer, et elles iront contre le Seigneur Jésus-Christ, contre Jérusalem et le camp des saints (Apocalypse 20.8 - 9).

• **Verset 10**: « Ainsi dit l'Éternel : Dans ce lieu-ci dont vous dites : C'est un désert où il n'y a pas d'homme et où il n'y a pas de bête, dans les villes de Juda et dans les rues de Jérusalem, qui sont désolées, où il n'y a pas d'homme, et où il n'y a pas d'habitant, et où il n'y a pas de bête... »

Le prophète fait référence aux temps de désolation à Jérusalem, y compris celui décrit dans Jérémie 25 ; mais il fait également référence à tous les autres moments au futur, tels que la Tribulation. La description du désert total sans homme, sans habitant et sans animal indique également le jugement sur la Terre après le Royaume Millénaire ; mais le Seigneur fait une promesse dans le verset suivant :

Verset 11 (DBY): « ...on entendra encore la voix de l'allégresse et la voix de la joie, la voix de l'époux et la voix de l'épouse, la voix de ceux qui disent: Célébrez l'Éternel des armées, car l'Éternel est bon, car sa bonté demeure à toujours, des gens qui apportent des actions de grâce à la maison de l'Éternel. Car je délivrerai le pays [אֶרֶץ erets: terre] de sa captivité, et je le rétablirai comme il était au commencement, dit l'Éternel. »

Ici, nous pouvons voir le contraste entre Jérémie 25.10 et ce verset 11 de Jérémie 33 qui fait partie de la Nouvelle Alliance ; voyons :

**Tableau 11**Contraste entre Jérémie 25 et Jérémie 33

| JÉRÉMIE 25 (DBY)                                           | JÉRÉMIE 33 (DBY)                                         |
|------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| <sup>10</sup> et je ferai périr du milieu d'eux la voix de | <sup>11</sup> on entendra encore la voix de l'allégresse |
| l'allégresse et la voix de la joie                         |                                                          |
| la voix de l'époux et la voix de l'épouse                  | et la voix de la joie, la voix de l'époux et la voix     |
|                                                            | de l'épouse                                              |

Dans la Nouvelle Jérusalem, qui est celle décrite par Jérémie 33.11, en plus de la voix de la joie, de l'allégresse, de l'époux et de l'épouse, le Seigneur parle de la louange éternelle, l'adoration sans fin : « la voix de ceux qui disent : « Célébrez l'Éternel des armées, car l'Éternel est bon, car sa bonté demeure à toujours » ; ces miséricordes sont celles de David qui se rapportent à la descendance, comme il est dit dans le Psaume 89 ; relisons ce poème et cet hymne puissants, les versets 1-6 (SG21) :

<sup>1</sup> Cantique d'Ethan l'Ezrachite. <sup>2</sup> Je chanterai toujours **les bontés [miséricordes : heb. מַסְּדּ** chêsêd] de l'Eternel, ma bouche fera connaître ta fidélité de génération en génération. <sup>3</sup> Oui, je le dis : « La bonté est édifiée pour toujours ; tu fondes ta fidélité dans le ciel. » <sup>4</sup> J'ai fait alliance avec celui que j'ai choisi, j'ai fait ce serment à mon serviteur David : <sup>5</sup> « J'affermirai ta descendance pour toujours et j'établirai ton trône pour l'éternité. » – Pause. <sup>6</sup> Le ciel célèbre tes merveilles, Eternel, et ta fidélité dans l'assemblée des saints.

Si l'on tient compte du contexte du Psaume 89, on peut soutenir que les bontés se réfèrent à la descendance éternelle ; et lorsque le psalmiste dit : «La bonté est édifiée pour toujours » (v. 2), il fait référence à l'édification de la descendance de génération en génération, car au verset 4, il est dit : « J'affermirai ta descendance pour toujours », laquelle régnera éternellement selon la promesse de l'Alliance Davidique, comme en témoigne la déclaration : « Et j'établirai ton trône pour l'éternité ». Le verbe hébreu pour "édifier" du verset 3 et « établir » du verset 5b est בָּנָה (bânâh) ; en reliant les deux verset établis sur sur ce même mot, nous pouvons dire que l'expression : « La bonte [la miséricorde] sera bâtie à jamais » équivaut à dire "la miséricorde sera bâtie à jamais » et c'est un motif de louange perpétuelle (v. 1, 5). Dans 2 Samuel 7.11, où l'Alliance Davidique est décrite, cette promesse est confirmée lorsque le prophète dit (OST) : « L'Éternel donc t'a fait entendre qu'il te bâtira une maison [heb. בֵּיַת bayith : famille]. », ce qui correspond à ce que dit le Psaume 89.5.

Pour conclure cette analyse de Jérémie 33, il nous reste à regarder la fin de la promesse du verset 11 : « ... des gens qui apportent des actions de grâce à la maison de l'Éternel »

(DBY). Cela fait référence à ce qu'Apocalypse 21.24 - 26 dit à propos de la Nouvelle Jérusalem.

Toute cette bénédiction contraste avec ce qui se passera à Babylone, symbole du monde, qui indique la perte de toutes les promesses en enfer pour les non-sauvés ; voyons cela dans le passage suivant que nous avons choisi pour l'analyse :

#### **APOCALYPSE 18:**

• **Verset 21 :** « Alors un ange puissant prit une pierre semblable à une grande meule, et il la jeta dans la mer, en disant : Ainsi sera précipitée avec violence Babylone, la grande ville, **et elle ne sera plus trouvée**. »

Ce « ne sera plus » signale l'éternité de la perdition. La sentence du Seigneur est le jugement sur Babylone, la mère des fornications, avec laquelle toutes les nations du monde ont commis la fornication depuis qu'elles ont été formées après le Déluge. Ce sont les six mille ans pendant lesquels l'humanité a adoré le diable avec toutes ses œuvres. Apocalypse 18.2 - 3 dit (DBY) :

<sup>2</sup> Et il cria avec une forte voix, disant: Elle est tombée, elle est tombée, Babylone la grande! et elle est devenue la demeure de démons, et le repaire de tout esprit immonde, et le repaire de tout oiseau immonde et exécrable; <sup>3</sup> car toutes les nations ont bu du vin de la fureur de sa fornication, et les rois de la terre ont commis fornication avec elle, et les marchands de la terre sont devenus riches par la puissance de son luxe ».

Le verset 21 décrit l'enfer, la demeure des démons, des esprits impurs ; ce sera la compagnie de tous ceux qui seront perdus pour l'éternité. Au verset 3, il est dit que toutes les nations du monde ont commis la fornication avec Babylone, dans laquelle Israël et l'Église apostate sont entrés. L'appel est de sortir de Babylone, c'est de se repentir maintenant ; et cet appel continuera pendant la Tribulation décrite dans l'Apocalypse ; lisons cet appel dans Apocalypse 18.4 (DBY) : « Et j'ouïs une autre voix venant du ciel, disant: **Sortez du milieu d'elle, mon peuple**, afin que vous ne participiez pas à ses péchés et que vous ne receviez pas de ses plaies : 5 car ses péchés se sont amoncelés jusqu'au ciel, et Dieu s'est souvenu de ses iniquités... »

#### Continuons à étudier les autres versets :

• **Versets 22 et 23 (DBY) :** « <sup>22</sup> Et la voix des joueurs de harpe, et des musiciens, et des joueurs de hautbois, et de ceux qui sonnent de la trompette, ne sera plus ouïe en toi ; et aucun ouvrier, d'aucun métier, ne sera plus trouvé en toi ; et le bruit de la meule ne sera plus ouï en toi. <sup>23</sup> Et la lumière de la lampe ne luira plus

en toi; et la voix de l'époux et de l'épouse ne sera plus ouïe en toi; car tes marchands étaient les grands de la terre; car, par ta magie, toutes les nations ont été égarées. »

C'est un contraste frappant avec ce qui sera dans la Nouvelle Jérusalem, dans le Royaume Éternel ; voyons les oppositions dans le tableau suivant :

**Tableau 12**L'opposition entre la Nouvelle Jérusalem et Babylone

| JÉRÉMIE 33                                | APOCALYPSE 18                           | JÉRÉMIE 25                         |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------|------------------------------------|
| NOUVELLE JÉRUSALEM                        | BABYLONIE (DBY)                         | BABYLONIE (DBY)                    |
| (DBY)                                     |                                         |                                    |
| 11on entendra encore la                   | <sup>22</sup> Et la voix des joueurs de | <sup>10</sup> et je ferai périr du |
| voix de l'allégresse et la voix           | harpe, et des musiciens, et             | milieu d'eux la voix de            |
| de la joie, la voix de l'époux            | des joueurs de hautbois, et             | l'allégresse et la voix de         |
| et la voix de l'épouse, la voix           | de ceux qui sonnent de la               | la joie, la voix de l'époux        |
| de ceux qui disent : Célébrez             | trompette, ne sera plus                 | et la voix de l'épouse, le         |
| l'Éternel des armées, car                 | ouïe en toi ; et aucun                  | bruit des meules et la             |
| l'Éternel est bon, car sa bonté           | ouvrier, d'aucun métier, ne             | lumière de la lampe.               |
| demeure à toujours, des gens              | sera plus trouvé en toi ; et            |                                    |
| qui apportent des actions de              | le bruit de la meule ne sera            |                                    |
| grâce à la maison de l'Éternel.           | plus ouï en toi. <sup>23</sup> Et la    |                                    |
| Car je délivrerai le pays [אֶרֶץ'         | lumière de la lampe ne                  |                                    |
| <i>erets</i> : terre] de sa captivité, et | luira plus en toi ; et la voix          |                                    |
| je le rétablirai comme il était           | de l'époux et de l'épouse ne            |                                    |
| au commencement, dit                      | sera plus ouïe en toi                   |                                    |
| l'Éternel.                                |                                         |                                    |

Ésaïe 65 est le dernier passage dont nous allons parler de la perte des promesses pour les méchants, les non-sauvés ; cela contraste avec l'obtention des promesses pour les sauvés, les enfants de Dieu, les enfants de la résurrection, les premiers-nés inscrits dans le Ciel ; voyons :

Tableau 13

Contraste : les promesses dans les sauvés et la perte des promesses dans les impies

| SION, NOUVELLE JÉRUSALEM, ROYAUME<br>ÉTERNEL. PROMESSES AUX ENFANTS<br>LÉGITIMES DE DIEU (ÉSAÏE 65) (LSG) | L'ENFER, LA PERTE DE TOUTES LES<br>PROMESSES POUR LES MÉCHANTS, LES<br>NON CONVERTIS ET LES APOSTATS<br>(ÉSAÏE 65) (OST) |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <sup>9</sup> Je ferai sortir de Jacob une postérité, Et                                                   | <sup>11</sup> Mais vous qui abandonnez l'Éternel, qui                                                                    |
| de Juda un héritier de mes montagnes ; Mes                                                                | oubliez ma montagne sainte, qui dressez la                                                                               |

| élus posséderont le pays, Et mes serviteurs y habiteront.  (L'Alliance Abrahamique pour l'Église, Israël et les nations; grâce à Christ, la Postérité.) <sup>10</sup> Le Saron servira de pâturage au menu bétail, Et la vallée d'Acor servira de gîte au gros bétail, Pour mon peuple qui m'aura cherché. L'Alliance avec la création, Édénique et Noachique. | table à Gad et remplissez la coupe pour Méni, <sup>12</sup> <b>Je vous destine aussi à l'épée</b> , et vous vous courberez pour être égorgés ; parce que j'ai appelé, et vous n'avez pas répondu ; j'ai parlé, et vous n'avez pas écouté ; mais vous avez fait ce qui est mal à mes yeux, et vous avez choisi ce qui me déplaît! |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <ul><li>13 C'est pourquoi ainsi parle le Seigneur,</li><li>l'Éternel : Voici, mes serviteurs mangeront</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                               | <sup>13</sup> et vous aurez faim                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <sup>13</sup> Voici, mes serviteurs boiront                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <sup>13</sup> et vous aurez soif                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <sup>13</sup> Voici, mes serviteurs se réjouiront.                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <sup>13</sup> et vous serez dans la confusion                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <sup>14</sup> Voici, mes serviteurs chanteront dans la joie de leurs cœurs,                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <sup>14</sup> et vous, vous gémirez dans la douleur de<br>votre cœur, et vous hurlerez dans le<br>tourment de votre esprit!                                                                                                                                                                                                      |
| <sup>15</sup> Et il donnera à ses serviteurs un autre nom.                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <sup>15</sup> Vous laisserez votre nom pour servir<br>d'imprécation à mes élus ; et le Seigneur,<br>l'Éternel te fera mourir                                                                                                                                                                                                     |

Ce passage d'Ésaïe 65 fait référence au Royaume éternel et, dans certains versets, au Royaume Milléniaire, comme une période de transition.

**Tableau 14**Comparaison de la Nouvelle Jérusalem dans Ésaïe 65 et Apocalypse 21

| ESAÏE 65. NOUVELLE JÉRUSALEM                                                                                                                                                          | APOCALYPSE 21. NOUVELLE JÉRUSALEM                                                                                                                                                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <sup>17</sup> Car voici, je vais créer de nouveaux cieux<br>et une nouvelle terre ; on ne se souviendra<br>plus des choses passées, et elles ne<br>reviendront plus en mémoire. (OST) | <sup>1</sup> Et je vis un nouveau ciel et une nouvelle terre; car le premier ciel et la première terre s'en étaient allés, et la mer n'est plus. (DBY)                           |
| <sup>19</sup> Et je ferai de Jérusalem mon allégresse, et de mon peuple ma joie; et on n'y entendra plus le bruit des pleurs, ni le bruit des cris. (OST)                             | <sup>4</sup> Et Dieu essuiera toute larme de leurs yeux ; et la mort ne sera plus ; et il n'y aura plus ni deuil, ni cri, ni peine, car les premières choses sont passées. (DBY) |

Les promesses sont glorieuses et se rapportent aux alliances ; voyons :

**Tableau 15**Promesses et bénédictions dans le Royaume Éternel et les malédictions du péché

| PROMESSES ET BÉNÉDICTIONS DANS LE ROYAUME ÉTERNEL                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | MALÉDICTIONS DU PÉCHÉ<br>GENÈSE 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ESAÏE 65  23 Ils ne travailleront pas en vain, Ils ne travailleront pas en vain, Et ils n'auront pas des enfants pour les voir périr; Car ils formeront une race bénie de l'Éternel, Et leurs enfants seront avec eux. (Ésaïe 65). DESCENDANCE.                                                                                                                                           | 16 Il dit à la femme: J'augmenterai la souffrance de tes grossesses, tu enfanteras avec douleur, et tes désirs se porteront vers ton mari, mais il dominera sur toi. <sup>17</sup> Il dit à l'homme: Puisque tu as écouté la voix de ta femme, et que tu as mangé de l'arbre au sujet duquel je t'avais donné cet ordre: Tu n'en mangeras point! le sol sera maudit à cause de toi. C'est à force de peine que tu en tireras ta nourriture tous les jours de ta vie, <sup>18</sup> il te produira des épines et des ronces, et tu mangeras de l'herbe des champs. <sup>19</sup> C'est à la sueur de ton visage que tu mangeras du pain |
| <ul> <li>Le loup et l'agneau paîtront ensemble, Le lion, comme le bœuf, mangera de la paille, Et le serpent aura la poussière pour nourriture. Il ne se fera ni tort ni dommage Sur toute ma montagne sainte, Dit l'Éternel.</li> <li>DESCENDANCE. Alliance Édénique et Noachique : l'Alliance avec la création.</li> </ul>                                                               | Les animaux se sont déchaînés contre l'homme.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <sup>2</sup> Au milieu de sa rue, et du fleuve, de çà et de là, était l'arbre de vie, portant douze fruits, rendant son fruit chaque mois ; et les feuilles de l'arbre sont pour la guérison [θεραπεία therapeia : serviteurs] des nations. 3 Et il n'y aura plus de malédiction ; et le trône de Dieu et de l'Agneau sera en elle ; et ses esclaves le serviront. (Apocalypse 22). (DBY) | 17 Et il dit à Adam : Puisque tu as obéi à la voix de ta femme, et que tu as mangé de l'arbre au sujet duquel je t'avais donné cet ordre : Tu n'en mangeras point! le sol sera maudit à cause de toi ; tu en mangeras les fruits avec peine tous les jours de ta vie.  18 Et il te produira des épines et des chardons ; et tu mangeras l'herbe des champs.  23 Et l'Éternel Dieu le fit sortir du jardin d'Éden, pour cultiver la terre d'où il avait été pris.                                                                                                                                                                       |

| <sup>24</sup> Il chassa donc l'homme ; et il plaça à |
|------------------------------------------------------|
| l'orient du jardin d'Éden les chérubins et la        |
| lame d'épée flamboyante, pour garder le              |
| chemin de l'arbre de vie. (Genèse 3). (OST)          |

Toutes ces bénédictions sont pour les générations bénies du Christ, ceux qui naîtront des enfants de la résurrection, ceux qui auront la vie éternelle, ceux qui ont été lavés du sang du Christ, qui, par Son œuvre par procuration, nous a donné l'héritage éternel.

# CHAPITRE 7 LA PROMESSE D'UNE DESCENDANCE SAINTE ET ÉTERNELLE DANS LES ALLIANCES BIBLIQUES

Nous avons déclaré que les trois principales promesses réitérées dans les huit alliances éternelles sont la descendance, la Terre et le gouvernement, qui ne peuvent être accomplies totalement, irrévocablement et absolument que dans le Royaume Éternel, parce que Dieu a l'attribut de l'éternité, vit et règne éternellement; Par conséquent, ces promesses doivent être reçues par des êtres éternels, immortels, saints, sans péché, des personnes qui ne sont plus sujettes à la mort.

Dans ce chapitre, nous nous attarderons à nouveau sur l'analyse de la descendance et démontrerons qu'elle est la promesse principale en raison de sa pertinence et de sa prééminence dans toutes les alliances. Cette importance est due au fait que les enfants de Dieu sont différents êtres des anges, puisque les hommes et les femmes se multiplieront pour l'éternité pour peupler l'Univers entier, sur la Terre étendue et infinie de la nouvelle création (Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre seront étudiés en détail au chapitre 10).

Dans les Écritures, les trois promesses nous sont montrées dans un accomplissement partiel qui avait l'objectif suivant : Dieu voulait montrer à l'homme qu'Il est fidèle à l'accomplissement de ses promesses et de ses alliances ; donc, Il en a donné un aperçu au peuple d'Israël. Voyons des exemples de ces aperçus :

#### 7.1. L'accomplissement partiel de la promesse de la descendance

L'accomplissement partiel de la promesse de la descendance est observé dans les faits suivants :

Dieu a donné à Adam et Ève un autre fils, Seth, pour remplacer Abel; de Seth sont venus Noé et Abraham, qui ont souligné la garantie de l'accomplissement de la Postérité par laquelle nous obtiendrons la descendance sainte, la lignée bénie, la descendance de Dieu qui vivra dans le Royaume Éternel. Pour cette raison, la Bible spécifie les généalogies de l'ascendance de Jésus. Après la venue de la Postérité, les Écritures n'enregistrent plus de généalogies; celles d'Adam, de Seth, de Noé, de Sem, d'Abraham, de David et de Jésus apparaissent. Celui de Caïn est coupé et n'est plus jamais mentionné.

Tout comme elle parle de l'accomplissement de la promesse de la Terre, la Bible indique

l'accomplissement de la promesse de la descendance, de la fructification et de la multiplication, mais, comme nous l'avons vu au chapitre 6, nous savons que ce ne sont pas de complets accomplissements définitifs, ni comme Dieu les a prévus dans la sainteté, sans péché ni mort. Par conséquent, le terme « descendance sainte » s'applique à la relation avec la venue de la Postérité, le Christ.

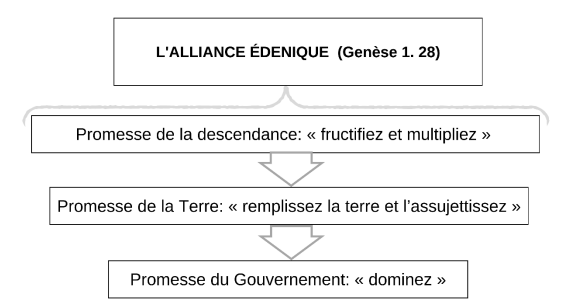
Il est important de noter la prééminence de la promesse de la descendance dans les alliances, par rapport à celles de la Terre et du gouvernement. Nous allons le démontrer ci-dessous.

# 7.1.1. La prééminence de la promesse de la descendance dans l'Alliance Édénique

Dans l'Alliance Édénique, la première promesse que le Seigneur a faite à Adam était celle de la descendance lorsqu'il lui a dit « fructifiez » et « multipliez » (Genèse 1.28. DBY). Remarquez qu'après cela, les autres promesses apparaissent, la Terre (« remplissez la terre, et l'assujettissez ») et le gouvernement (« dominez »)

Figure 9

Prééminence de la promesse de la descendance dans l'Alliance Édénique.



#### 7.1.2. La prééminence de la promesse de la descendance dans l'Alliance Adamique

Dans l'Alliance Adamique, les trois promesses sont tenues, mais avec la malédiction du péché et sa conséquence qui est la corruption et la mort ; pourtant, le Seigneur, dans

son amour et sa miséricorde infinis, a donné la promesse de la Postérité qui renfermait toutes les promesses pour la bénédiction future qui s'accomplira dans le Royaume Éternel. Il est intéressant de voir la réitération de l'ordre des promesses tel qu'il se produit dans l'Alliance Édénique : d'abord la promesse de la Postérité sainte, sans péché, qui est Jésus-Christ, l'accomplissement de la fructification sans péché : « Je mettrai l'hostilité entre toi et la femme, entre ta descendance et sa descendance : celleci t'écrasera la tête et tu lui blesseras le talon. » (Genèse 3.15 SG21). Alors il apparaît la promesse d'une descendance sous la malédiction, parce que la femme aurait des douleurs à cause du péché et que celles-ci se multiplieraient : « Il dit à la femme : J'augmenterai la souffrance de tes grossesses, tu enfanteras avec douleur, et tes désirs se porteront vers ton mari, mais il dominera sur toi. » (Genèse 3.16) ; dans l'Alliance Édénique, le Seigneur a promis la multiplication de la descendance sans péché, sans mort, et donc sans douleur.

Après la sentence de la multiplication de la descendance dans la douleur à cause du péché, le Seigneur parle de la promesse de la Terre, mais sous la malédiction : « Il dit à l'homme : Puisque tu as écouté la voix de ta femme, et que tu as mangé de l'arbre au sujet duquel je t'avais donné cet ordre : Tu n'en mangeras point! le sol sera maudit à cause de toi. C'est à force de peine que tu en tireras ta nourriture tous les jours de ta vie... » (Genèse 3.17).

Il est frappant que Dieu ne se réfère pas directement à la promesse du gouvernement. Pourtant, Il y est fait allusion dans le verset que nous venons de lire où il est détaillé que la Terre causerait de la douleur à l'homme ; de même, dans Genèse 3.18-19, il est fait référence à la perte de la domination, le gouvernement, lorsqu'il est dit :

<sup>18</sup> il te produira des épines et des ronces, et tu mangeras de l'herbe des champs. <sup>19</sup> C'est à la sueur de ton visage que tu mangeras du pain, jusqu'à ce que tu retournes dans la terre, d'où tu as été pris ; car tu es poussière, et tu retourneras dans la poussière.

Ce que l'on observe ici, c'est que la Terre sur laquelle Adam devait régner et exercer sa domination, s'est retournée contre lui et contre tous ses descendants déchus ; c'est parce que, avec le péché, Adam a perdu la domination que Dieu lui avait donnée en Éden, parce qu'Adam a obéi à Satan et lui a donné le gouvernement. À partir de ce moment, le diable est devenu le prince de ce monde (Jean 12.31 ; 14.30 ; 16.11), le prince de la puissance de l'air (Éphésiens 2.2), car la mort a commencé à régner depuis Adam le pécheur (Romains 5.14, 17, 21) et Satan est celui qui avait l'empire de la mort (Hébreux 2.14).

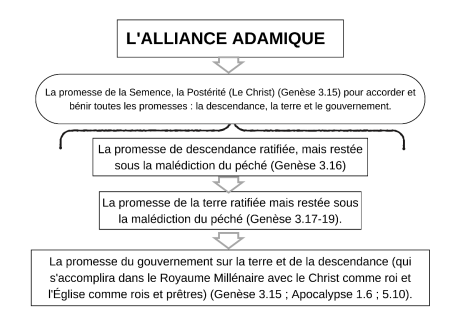
Avec la Postérité, cette domination sera récupérée comme Dieu l'a promis à Adam

lorsqu'il n'y avait ni péché, ni mort en lui. Cette promesse du gouvernement s'accomplira en Christ en tant que Roi sur la Terre pendant le Royaume Millénaire et dans le Royaume Éternel. Mais cette promesse s'accomplira aussi pour la première fois chez les êtres humains par l'intermédiaire de l'Église lorsque les glorifiés, sans péché ni mort, reviendront avec le Seigneur Jésus-Christ lors de sa Seconde Venue pour régner comme rois et prêtres pendant le Royaume Millénaire, dans le Royaume Éternel, pour toujours et à jamais, de génération en génération. Il convient de noter que le gouvernement, la descendance et la Terre seront pleinement possédées par l'Église, car les promesses éternelles de Dieu ne peuvent être reçues que par des êtres éternels et saints, et nous remplirons ces exigences lorsque nous serons glorifiés.

Il est important de mentionner que Genèse 3.15 parle de la victoire de la Postérité sur Satan ; et cela s'est accompli lors de la première venue de Jésus quand Il a vaincu la mort, est ressuscité le troisième jour et a montré publiquement aux puissances, aux principautés, triomphant d'eux sur la croix (Colossiens 2.15) ; dans Hébreux chapitre 2, l'auteur dit que le Christ, par sa mort, a détruit celui qui avait l'empire de la mort (Hébreux 2.14).

Figure 10

La prééminence de la promesse de la descendance dans l'Alliance Adamique.



# 7.1.3.La prééminence de la promesse de la descendance dans l'Alliance de Noé

Dans l'Alliance de Noé, la promesse d'une descendance surpasse toutes les autres et est réitérée : « Et Dieu bénit Noé et ses fils, et leur dit : **Fructifiez et multipliez** et

remplissez la terre. » (Genèse 9.1 DBY). Ici, la promesse de la Terre est mentionnée, puis celle du gouvernement, qui dans Genèse 1.28 apparaît, comme « remplissez la terre » et « l'assujettissez » : « Vous serez un sujet de crainte et d'effroi pour tout animal de la terre, pour tout oiseau du ciel, pour tout ce qui se meut sur la terre, et pour tous les poissons de la mer : **ils sont livrés entre vos mains**. » (Genèse 9. 2).

# 7.1.4. La prééminence de la promesse de la descendance dans l'Alliance Abrahamique

Dans l'Alliance Abrahamique, nous voyons aussi que les promesses sont dirigées par celle de la descendance, comme dans l'Alliance Édénique, l'Alliance Adamique et l'Alliance Noachique. Bien que dans Genèse 12, lorsque le Seigneur appelle Abraham, Il parle d'abord de la promesse de la Terre. L'alliance que Dieu a faite avec ce serviteur ne se produit que dans Genèse 15 lorsqu'elle est scellée par l'holocauste d'Abraham qui contenait une génisse, une chèvre, un bélier de trois ans, une tourterelle et un pigeon. Dans cette scène de l'alliance, le Seigneur commence par la promesse de la descendance ; lisons Genèse 15.4-6 (SG21) :

<sup>4</sup> Alors l'Eternel lui adressa la parole : « Ce n'est pas lui qui sera ton héritier, mais bien celui qui naîtra de toi. » <sup>5</sup> Après l'avoir conduit dehors, il dit : « Regarde vers le ciel et compte les étoiles, si tu peux les compter.» Il lui affirma : \*« Telle sera ta descendance. » <sup>6\*</sup>Abram eut confiance en l'Eternel, qui le lui compta comme justice.

L'importance et la centralité de la promesse de la descendance sont mises en évidence par la prééminence que Dieu lui donne comme base de la foi d'Abraham, parce que lorsqu'il l'a entendue de la bouche du Seigneur, il l'a crue.

Tout au long de l'histoire de l'Église, la promesse d'une descendance sainte multipliée par l'éternité, la fructification, a été fortement attaquée par le diable et la Perverse (la nature du péché) de bien des manières ; l'une d'entre elles est la théologie du remplacement dans laquelle Israël est éliminé, à qui Dieu a d'abord donné toutes les promesses, puis les gentils sont inclus par la Nouvelle Alliance.

Une autre façon d'attaquer la promesse de la descendance est de l'éliminer complètement en utilisant le passage de la question des sadducéens de la mauvaise manière, en ignorant les Écritures et la puissance de Dieu (Marc 12.24) (le chapitre 8 explique cela en détail).

Le diable s'est également attaqué à cette promesse de la descendance sainte multipliée éternellement, en la prenant pour l'offrir dans les doctrines démoniaques des mormons et des Témoins de Jéhovah. Les premiers disent que les mariages sont éternels et que

les parents et les enfants deviendront des dieux, pour lesquels vous devez accepter les enseignements hérétiques de Joseph Smith, un homme impie qui a pris la Bible pour la pervertir et a créé le livre de Mormon appelé « Un autre témoignage de Jésus-Christ », qui, en appliquant Galates 1. 8, c'est un anathème, un livre de malédictions. Les mormons offrent la promesse d'une descendance et la condition est d'entrer dans un temple mormon ; celui qui offre cela est Satan et celui qui va dans ce temple entre dans la même synagogue du diable ; par conséquent, sa destination est l'enfer dans lequel toutes les promesses sont perdues, parce qu'elles sont coupées. Les mormons revendiquent le blasphème selon lequel le Seigneur était un être humain qui est devenu plus tard Dieu et que, par conséquent, les hommes seront des dieux. Les mormons disent qu'il y a des pères et des mères célestes aimants qui possèdent les graines de la divinité en eux. Ce sont des doctrines de démons, d'esprits d'erreur et de confusion qui pervertissent la Parole de Dieu, faites par de faux enseignants et prophètes à qui les ténèbres denses de l'enfer sont destinées (2 Pierre 2.17).

De la même manière, les Témoins de Jéhovah offrent des promesses telles que des familles dans un « pays nouveau » où seulement ceux qui appartiennent à sa congrégation peuvent entrer. C'est pourquoi ils invitent les gens à faire partie de ce qu'ils appellent une « salle du royaume » ; quiconque va dans ces lieux entre dans la même demeure de Satan qui prend toujours la Parole de Dieu, la mêle à ses mensonges et fait croire qu'ils sont vrais.

Ces deux doctrines démoniaques, les mormons et les Témoins de Jéhovah, nient la divinité du Christ, prétendent qu'Il est une créature, ce qui est un blasphème. L'intérêt de Satan est que Christ soit renié afin que les promesses éternelles soient perdues. Mais Jésus a confirmé toutes les alliances et les promesses éternelles; Il les a obtenues comme dernier Adam pour les donner à tous ceux qui le reçoivent comme Seigneur (héb. *Adonaï*; gr. *kurios*, Dieu) et Sauveur; ceux qui demeurent en Lui. Quiconque croit en Christ comme Dieu, en la glorieuse Trinité (Dieu le Père, Dieu le Fils et Dieu l'Esprit), a la vie éternelle; quiconque obéit à l'Évangile du Christ sera récompensé.

La promesse d'une descendance dans l'Alliance Abrahamique se manifeste dans trois faits ; voyons :

- (a) Dans la venue de la Postérité (la Semence) qui ratifie la promesse de l'Alliance Adamique. Le mot pour « Semence » en hébreu est ילי (zera') qui signifie graine et descendance.
- (b) Dans la Postérité (la Semence), qui est le Christ, toutes les familles de la Terre et toutes les nations seront bénies. Qu'est-ce que cela signifie ? Évidemment, il ne peut pas d'aucune manière y avoir de familles et de nations entières bénies si la

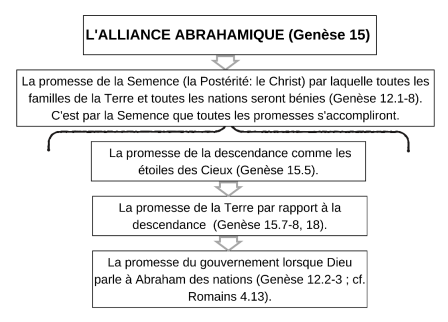
malédiction du péché et de la mort pèse encore sur elles ; L'humanité adamique ne peut pas donner des familles et des nations totalement bénies. Seulement l'homme et la femme éternels, sans péché et sans mort, peuvent donner aux familles et aux nations des bienheureux complets. En plus de cela, ces familles et ces nations doivent vivre sur une Terre bénie, sans malédiction, sans péché, sans mort ; et pour cette raison, le Seigneur va faire la Nouvelle Terre.

(c) Dans la fructification et la multiplication de la descendance comme les étoiles du Ciel et le sable de la mer, que le Seigneur a promis à Abraham.

Dans le passage de Genèse 15, le Seigneur réitère la promesse de la descendance après avoir dit à Abraham qu'elle serait comme les étoiles des cieux ; cela apparaît dans Genèse 15.18 (SG21) : « Ce jour-là, l'Éternel fit alliance avec Abram en disant : « C'est à ta descendance que je donne ce pays, celui qui va du fleuve d'Egypte jusqu'au grand fleuve, jusqu'à l'Euphrate... » Remarquez comment les deux promesses, la descendance et la Terre, sont liées.

Figure 11

La prééminence de la promesse de la descendance dans l'Alliance Abrahamique.



Nous voulons réitérer que l'expression « lui compta comme justice » (Genèse 15.6) se rapporte à la foi en la promesse de la descendance comme les étoiles des cieux, c'est-à-dire une descendance infinie et éternelle ; ici, c'est très important, le contexte dans lequel l'expression de Genèse 15.5-6 est utilisée, car lorsqu'elle est citée dans d'autres parties des Écritures, le contexte original de la promesse est toujours maintenu. Regardons ces contextes :

**Tableau 16**Expression « et il lui fut compté comme justice » dans la promesse d'une descendance éternelle

| VERSETS             | L'EXPRESSION « LUICOMPTA CELA À JUSTICE »SE RÉFÉRANT À LA PROMESSE DE LA DESCENDANCE ÉTERNELLE.                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|---------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Genèse 15.<br>4-6   | <sup>4</sup> Et voici, la parole de l'Éternel vint à lui, disant : Celui-ci ne sera pas ton héritier; mais celui qui sortira de tes entrailles, lui, sera ton héritier. <sup>5</sup> Et il le fit sortir dehors, et dit : Regarde vers les cieux, et compte les étoiles, si tu peux les compter. Et il lui dit : Ainsi sera ta semence. Et il crut l'Éternel; et il <b>lui compta cela à justice</b> . (DBY) |
| Psaumes 106.30-31   | 30 Phinées se leva, et exécuta le jugement, et la peste fut arrêtée; 31 Et cela <b>lui a été compté à justice</b> , de génération en génération, pour toujours. (DBY)                                                                                                                                                                                                                                        |
| Romains 4. 2-3      | <sup>2</sup> Car si Abraham a été justifié sur le principe des œuvres, il a de quoi se glorifier, mais non pas relativement à Dieu; 3 car que dit l'écriture? « Et Abraham crut Dieu, et cela <b>lui fut compté</b> à justice » (DBY)                                                                                                                                                                        |
| Galates 3. 5-6      | <sup>5</sup> Celui donc qui vous fournit l'Esprit et qui opère des miracles au milieu de vous, le fait-il sur le principe des œuvres de loi, ou de l'ouïe de la foi ? <sup>6</sup> comme Abraham a cru Dieu, et cela <b>lui fut compté à justice</b> . (DBY)                                                                                                                                                 |
| Jacques 2.<br>22-23 | <sup>22</sup> Tu vois que la foi agissait avec ses œuvres ; et par les œuvres la foi fut rendue parfaite. <sup>23</sup> Et l'écriture a été accomplie qui dit : « Et Abraham crut Dieu, et cela <b>lui fut compté à justice</b> » ; et il a été appelé ami de Dieu. (DBY)                                                                                                                                    |

Dans Genèse 15.4 - 6, Dieu donne à Abraham la promesse du fils et de sa descendance comme les étoiles des Cieux, ce qu'il a cru sans hésitation. C'est pourquoi Jacques fait référence à cette foi que Dieu a été compté à justice pour Abraham lorsque Jacques relie cet événement à celui de Genèse 21.12, où le Seigneur lui dit que c'était par Isaac qu'une descendance lui serait assurée. Rappelons-nous qu'immédiatement après, dans Genèse 22.1-3, Dieu demande à Abraham de sacrifier Isaac. Le serviteur a eu cette épreuve de foi concernant la promesse de la descendance et a été victorieux (cet événement correspond au passage du buisson d'Abraham qui sera discuté au chapitre 8).

Il est intéressant de noter que Dieu n'a pas testé la foi d'Abraham pour les promesses

de la terre ou du gouvernement, mais concernant la descendance, dans la mesure où celle-ci a la prééminence, car c'est la première que le Seigneur a donnée au serviteur et parce qu'il croyait que cette promesse lui était compté comme justice.

Jacques fait référence à cet événement lorsqu'il rappelle qu'Abraham a montré l'œuvre ou le fruit de la foi le jour où il est allé sacrifier Isaac. L'auteur ajoute que cette foi a été ratifiée, mise en évidence et perfectionnée dans ce fait, depuis que la Parole qu'Abraham a crue s'est accomplie, laquelle apparaît beaucoup plus tôt dans Genèse 15.6.

Dans Romains 4.2-3 et Galates 3.5-6, Paul dit qu'Abraham n'a pas été justifié par les œuvres, mais par la foi, c'est-à-dire en croyant que Dieu lui avait accordé une descendance éternelle et infinie, comme les étoiles des Cieux. L'apôtre rappelle l'événement de Genèse 15, qui montre que la foi s'applique à des promesses concrètes, car elle est l'assurance des choses qu'on espère et la conviction des choses qu'on ne voit pas (Hébreux 11.1).

La cuirasse de la foi est le vêtement de la justice, de la justification en Christ ; et cette armure est de croire en Dieu, ce qui n'est pas une chose abstraite ; la foi, c'est croire que Dieu existe et qu'il est le rémunérateur de ceux qui le cherchent (Hébreux 11.6). Cette récompense est la vie éternelle avec toutes ses promesses ; c'est fermement croire que le Christ vient déjà pour sa sainte Église, c'est croire qu'il nous emmènera à la Nouvelle Jérusalem, la ville céleste, parce qu'il a promis qu'il viendrait nous chercher pour nous conduire à la maison du Père (Jean 14.1-3).

Le Seigneur dit que la foi, c'est croire de manière tangible en des choses tangibles qui sont les promesses réelles, incorruptibles, éternelles, qui n'ont rien à voir avec les choses éphémères et corruptibles dans cette Terre après-déluge. Hébreux 11.1 dit : « Or la foi est l'assurance des choses qu'on espère, et la conviction de celles qu'on ne voit pas. » ; ces trois petits mots « de quoi » désignent cette chose tangible qui est crue et espérée » (DBY).

Nous devons nous rappeler comment Abraham a cru et s'est revêtu de la cuirasse de la foi et de la justice. Lisons Genèse 15.1 : « Après ces choses, la parole de l'Éternel fut adressée à Abram dans une vision, disant : Abram, ne crains point ; moi, je suis ton bouclier et ta très-grande récompense » (BDY). Le Seigneur dit à Abraham qu'Il est son bouclier de foi, et que sa récompense (Héb. "

ýç śâkâr) sera extrêmement grand ; et Hébreux 11.6 dit que Dieu est le rémunérateur ( $\mu \iota \sigma \theta \alpha \pi o \delta \delta \tau \eta \varsigma$  :  $misthapodot\bar{e}s$ ) de ceux qui le cherchent. Abraham s'est revêtu de cette cuirasse et ce bouclier de la foi, parce

qu'il a cru que celui qui lui parlait était le Dieu vivant. Ce même jour, le Seigneur lui a fait une promesse concrète qui était sa descendance. Lisons Genèse 15. 2-6 (DBY) :

- <sup>2</sup> Et Abram dit : Seigneur Éternel, que me donneras-tu ? Je m'en vais sans enfants, et l'héritier de ma maison, c'est Éliézer de Damas.
- <sup>3</sup> Et Abram dit : Voici, tu ne m'as pas donné de postérité ; et voici, celui qui est né dans ma maison est mon héritier.
- <sup>4</sup> Et voici, la parole de l'Éternel vint à lui, disant : Celui-ci ne sera pas ton héritier ; mais celui qui sortira de tes entrailles, lui, sera ton héritier.
- <sup>5</sup> Et il le fit sortir dehors, et dit : Regarde vers les cieux, et compte les étoiles, si tu peux les compter. Et il lui dit : Ainsi sera ta semence. Et il crut l'Éternel ; et il lui compta cela à justice.

Le Seigneur a pu arriver pendant la journée pour rencontrer Abraham, parce que la Parole dit que le serviteur devait attendre. Lisons Genèse 15. 9-12 (DBY) :

- <sup>9</sup> Et il lui dit: Prends une génisse de trois ans, et une chèvre de trois ans, et un bélier de trois ans, et une tourterelle, et un jeune pigeon.
- <sup>10</sup> Et il prit toutes ces choses, et les partagea par le milieu, et en mit les moitiés l'une vis-à-vis de l'autre; mais il ne partagea pas les oiseaux.
- <sup>11</sup> Et les oiseaux de proie descendirent sur ces bêtes mortes ; et Abram les écarta.
- <sup>12</sup> Et comme le soleil se couchait, un profond sommeil tomba sur Abram ; et voici, une frayeur, une grande obscurité, tomba sur lui.

Dieu a attendu que la nuit tombât au moment choisi pour montrer à son serviteur les étoiles infinies avec lesquelles Dieu a comparé la descendance vivante, sainte, infinie et éternelle qu'Il donnerait à Abraham. Puis le Seigneur est venu à la rencontre d'Abraham et lui a parlé de sa postérité esclave, mais ensuite, le Seigneur lui a parlé de sa descendance libre, qui symbolise la descendance éternelle, parce que le Dieu omniscient savait que cette génération qui sortirait d'Égypte n'entrerait pas dans la terre promise, mais irait en enfer pour incrédulité et désobéissance. Dans Genèse 15. 17-18, il est dit (DBY) :

- <sup>17</sup> Et il arriva que le soleil s'étant couché, il y eut une obscurité épaisse ; et voici une fournaise fumante, et un brandon de feu qui passa entre les pièces des animaux.
- <sup>18</sup> En ce jour-là, l'Éternel fit une alliance avec Abram, disant : Je donne ce pays à ta semence, depuis le fleuve d'Égypte jusqu'au grand fleuve, le fleuve Euphrate.

La descendance libre et sainte est celle qui héritera la Nouvelle Terre que Dieu a promise à Abraham, parce qu'Il lui avait dit qu'Il la lui donnerait, ainsi qu'à sa descendance après lui ; dans Genèse 15.7 - 8, il est dit (OST) :

<sup>7</sup> Et il lui dit : Je suis l'Éternel, qui t'a fait sortir d'Ur des Caldéens, **afin de te donner ce pays pour le posséder.** 

## 8 Et il dit : Seigneur Éternel, à quoi connaîtrai-je que je le posséderai?

Remarquez comment le Seigneur a dit à Abraham qu'il allait hériter le pays, la terre promise; et donc le serviteur lui a demandé comment il aurait **la certitude et la conviction** de cela; en réponse à la question, le Seigneur a fait l'alliance avec Abraham sous serment. Évidemment, celui-ci allait mourir et Dieu Lui-même lui a dit dans Genèse 15.15: « Toi, tu iras en paix vers tes pères, tu seras enterré après une heureuse vieillesse. » Cependant, le serviteur croyait qu'il devait être ressuscité afin de recevoir les promesses dans lesquelles on trouve la descendance infinie, éternelle, libre et sainte.

Il est nécessaire de bien comprendre le symbolisme de la *descendance esclave et de la descendance libre*, car le même apôtre Paul y fait référence dans Galates 4.22-23 ; lisons :

<sup>22</sup> Car il est écrit qu'Abraham eut deux fils, **un de la femme esclave, et un de la femme libre**. <sup>23</sup> Mais celui de l'esclave naquit selon la chair, et celui de la femme libre naquit en vertu de la promesse.

Satan a attaqué la promesse de la descendance sainte d'Abraham qui naîtra libre lorsqu'il sera ressuscité et héritera les promesses éternelles ; le diable a attaqué cette promesse de la descendance à travers Sara elle-même, dont la chair était élevée, et, par orgueil, il a pressé Abraham de s'accrocher à sa servante Agar ; Sarah ne voulait pas subir l'affront de ne pas avoir de fils et a convoité un esclave, ne croyant pas en Dieu qui avait déjà dit qu'il lui donnerait un fils d'Abraham.

Ce que nous venons de dire est très important pour nous parce que cela a une relation avec nos promesses éternelles, avec la guerre que nous avons maintenant contre le diable qui veut nous enlever ces promesses parce qu'elles sont déjà à la porte.

Sara savait que Dieu était apparu à Abraham bien avant l'alliance rapportée dans Genèse 15 ; cela lui a été manifesté dans Genèse 12 lorsque le Seigneur lui a donné l'ordre de quitter son pays et sa famille pour aller au pays qu'Il allait lui montrer et que le Seigneur lui a dit qu'Il donnerait en héritage à lui et à ses descendants après lui ; c'est là qu'Abraham a appris qu'il allait avoir une descendance, car Dieu lui avait aussi dit auparavant qu'Il ferait de lui une grande nation, ce qui implique aussi une descendance ; lisons Genèse 12.1, 2 et 7 :

<sup>1</sup> Et l'Éternel avait dit à Abram : Va-t'en de ton pays, et de ta parenté, et de la maison de ton père, dans le pays que je te montrerai ; <sup>2</sup> et je te ferai devenir une grande nation, et je te bénirai, et je rendrai ton nom grand, et tu seras une bénédiction. Et le Cananéen était alors dans le pays. <sup>7</sup> Et l'Éternel apparut à Abram, et dit : Je donnerai ce pays à ta semence. Et Abram bâtit là un autel à l'Éternel, qui lui était apparu. (DBY)

On observe qu'avant l'alliance décrite dans Genèse 15, Dieu avait déjà promis une descendance à Abraham et à Sara, mais celle-ci, par sa charnalité, sa Perverse, est sortie pour prendre la place du Seigneur et a fait pécher Abraham, par incrédulité. C'est pourquoi l'apôtre Paul, dans Galates chapitre 4, parle des deux descendants, *la descendance qui est esclave selon la chair* et *la descendance qui est libre selon l'*Esprit, qui naîtra selon la promesse et qui donnera des enfants exempts de péché, une descendance sainte qui n'est possible que par la Postérité (la Semence), le Christ, qui a maintenant fait de nous des enfants adoptifs de Dieu (Galates 4. 5). Alors, il fera de nous des fils directs le jour où nous aurons nos corps ressuscités et glorifiés, afin que nous puissions donner une descendance à Dieu (Malachie 2. 15) qui vivra, fructifiera et se multipliera pour toujours sur la Nouvelle Terre. C'est pourquoi Paul dit dans Galates 4. 24-27 (OST) :

- <sup>24</sup>Ces choses sont allégoriques ; car ces deux femmes sont deux alliances, l'une du mont Sina, qui **enfante des esclaves, et c'est Agar**.
- <sup>25</sup> Car Agar signifie le mont Sina, en Arabie, et elle correspond à la Jérusalem d'à présent, qui est, en effet, esclave avec ses enfants ;
- <sup>26</sup> Mais la Jérusalem d'en haut est libre, et c'est elle qui est la mère de nous tous.
- <sup>27</sup> Car il est écrit : Réjouis-toi, stérile, toi qui n'enfantais point, éclate et pousse des cris, toi qui n'as pas été en travail d'enfant ; car les enfants de la délaissée seront plus nombreux que ceux de la femme qui avait l'époux.

La question ici est la suivante : qu'est-ce qu'Abraham a compris quand le Seigneur a fait l'alliance avec lui et lui a donné les promesses ? Il a compris qu'il ressusciterait et recevrait l'héritage de la terre, le gouvernement et la descendance libre, celle de l'accomplissement de la prophétie d'Ésaïe que Paul cite dans le passage ci-dessus, de la Jérusalem d'en haut, de la Jérusalem céleste, de la Nouvelle Terre, celle qu'Abraham a compris, car les Écritures disent dans Hébreux 11.8 - 10 :

<sup>8</sup> C'est **par la foi** qu'Abraham, lors de sa vocation, obéit et partit pour un lieu qu'il devait recevoir en héritage, et qu'il partit sans savoir où il allait. C'est par la foi qu'il vint s'établir dans la terre promise comme dans une terre étrangère, habitant sous des tentes, ainsi qu'Isaac et Jacob, les cohéritiers de la même promesse. Car il attendait la cité qui a de solides fondements, celle dont Dieu est l'architecte et le constructeur.

Abraham s'est tenu devant le Dieu tout-puissant qui lui a promis de le donner la terre, ainsi qu'à sa descendance après lui, la Nouvelle Terre, la Nouvelle Jérusalem. Abraham a compris qu'il ressusciterait et qu'il aurait un corps glorifié pour y entrer; et lorsqu'il entrera et aura hérité des promesses, ses descendants après lui en hériteraient aussi, la descendance libre qui viendra à cause de la Postérité, la Semence, le Christ. C'est pourquoi Paul dans Galates 4.1-7, avant de parler des deux descendants, l'esclave et la libre, dit (OST):

- <sup>1</sup> Or, je dis qu'aussi longtemps que l'héritier est enfant, il ne diffère en rien de l'esclave, quoiqu'il soit seigneur de tout ;
- <sup>2</sup> Mais il est sous des tuteurs et des curateurs jusqu'au temps marqué par le père.
- <sup>3</sup> Nous aussi de même, lorsque nous étions enfants, nous étions sous l'esclavage des rudiments du monde.
- <sup>4</sup> Mais, lorsque les temps ont été accomplis, Dieu a envoyé son Fils, né d'une femme, né sous la loi,
- <sup>5</sup> Afin qu'il rachetât ceux qui étaient sous la loi, afin que nous reçussions l'adoption.
- <sup>6</sup> Et, parce que vous êtes fils, Dieu a envoyé dans vos cœurs l'Esprit de son Fils, lequel crie : Abba, ô Père!
- <sup>7</sup> C'est pourquoi tu n'es plus esclave, mais fils, et si tu es fils, tu es aussi héritier de Dieu par Christ.

Quiconque est né sous le péché que la Loi signale et condamne est esclave ; tous les êtres humains naissent esclaves parce qu'ils apportent le péché originel d'Adam ; mais lorsque nous recevons Christ, nous sommes libérés de l'esclavage du péché et de la Loi qui nous a déclarés coupables devant le Père ; nous sommes libres parce qu'en Christ, la Semence, nous avons été faits fils adoptifs de Dieu et avons reçu l'Esprit Saint, le gage de notre héritage (2 Corinthiens 1.22 ; 5.5), et par l'Esprit nous crions : « Abba Père ! » Paul dit que puisque nous ne sommes plus des esclaves, mais des enfants, nous sommes héritiers de Dieu par Christ.

Le diable et la Perverse nature du péché, voulaient enlever les promesses d'Abraham et empêcher la venue de la Semence, le Christ, qui nous libère de l'esclavage du péché, dont le salaire est la mort éternelle et la perte totale et finale des promesses éternelles : la descendance, la Terre et le gouvernement.

Abraham a cru en Dieu et s'est revêtu de la cuirasse de l'amour pour Dieu, le premier amour qui se manifeste dans le désir d'être avec le Seigneur, de son héritage, sa portion ; mais c'est aussi l'amour éternel de Dieu pour le serviteur à qui Il a promis une descendance libre, sainte, éternelle et infinie, sans fin. Abraham a cru ce que le Seigneur promet dans Ésaïe 54 et que Paul cite dans Galates 4.

Lisons maintenant Ésaïe 54.1-3 dont le titre éditorial dans la version DARBY (DBY-1885)

se lit comme suit : « Prospérité future d'Israël » :

<sup>1</sup> Réjouis-toi, stérile, qui n'enfantais point! Éclate en cris de joie et d'allégresse, toi qui n'as pas été en travail! Car les enfants de la femme délaissée sont plus nombreux que les enfants de celle qui était mariée, a dit l'Éternel. <sup>2</sup> Agrandis l'espace de ta tente, et qu'on élargisse les tentures de ta demeure; ne resserre pas, allonge tes cordages, affermis tes pieux! <sup>3</sup> Car tu te répandras à droite et à gauche; ta postérité possédera les nations, et peuplera les villes désertes.

Paul cite ce passage dans Galates 4.24-27, lorsqu'il parle de l'Alliance Abrahamique. L'apôtre suggère que la promesse du Seigneur à Abraham pourrait être exprimée comme suit : « Abraham, tu vas agrandir la place de ta tente, et les rideaux de tes chambres seront tendus, ils seront étendus, dans la Nouvelle Terre, dans la terre infiniment étendue ; Étends tes cordes et fortifie tes pieux, car tu t'étendras à la droite et à la gauche, car ta descendance sera comme les étoiles des Cieux, innombrable, infinie. Cette descendance héritera des nations, qui seront formées pour l'éternité, et toi, Abraham, et ta descendance, tu habiteras dans les villes, car la face de la terre s'étendra, l'infini sera rempli de villes ».

Cette même promesse nous a été faite par le Seigneur, le Christ vivant, la Semence, le Grand Prêtre des biens à venir (Hébreux 9.11) qui a fait de nous des fils adoptifs du Père, mais qui nous fera des fils directs pour prendre toutes les promesses de son héritage éternel.

Alors que dans Ésaïe 54.2, il est dit « élargis le lieu de ta tente », le mot pour « tente » ici est ) ('ôhel) qui signifie « tabernacle, demeure, habitation ». C'est très significatif parce que le Seigneur a promis que son tabernacle habitera avec nous (Apocalypse 21.3); car il y a dans sa maison beaucoup d'habitations où il a préparé une place pour son Église (Jean 14.2).

Nous habiterons dans la Nouvelle Terre, dans la Nouvelle Jérusalem, la ville céleste, une ville qui s'étendra parce que Dieu est Tout-Puissant pour le faire, parce que les Cieux des Cieux ne peuvent pas la contenir (1 Rois 8.27), Il habite dans l'éternité (Ésaïe 57.15), qui est l'infini de l'espace et du temps ; le Seigneur est l'architecte et le constructeur d'une telle cité céleste (Hébreux 11.10).

# 7.1.7. La prééminence de la promesse de la descendance dans l'Alliance Davidique

Dans l'Alliance Davidique, le centre est la descendance, ce qui est mis en évidence dans la réitération du mot « maison » ou « descendance » ; lisons 2 Samuel 7.10-16 :

- <sup>10</sup> j'ai donné une demeure à mon peuple, à Israël, et je l'ai planté pour qu'il y soit fixé et ne soit plus agité, pour que les méchants ne l'oppriment plus comme auparavant
- <sup>11</sup> et comme à l'époque où j'avais établi des juges sur mon peuple d'Israël. Je t'ai accordé du repos en te délivrant de tous tes ennemis. **Et l'Éternel t'annonce qu'il te créera une maison.**
- <sup>12</sup> Quand tes jours seront accomplis et que tu seras couché avec tes pères, j'élèverai ta postérité après toi, celui qui sera sorti de tes entrailles, et j'affermirai son règne.
- <sup>13</sup>Ce sera lui qui bâtira une maison à mon nom, et j'affermirai pour toujours le trône de son royaume.
- <sup>14</sup> Je serai pour lui un père, et il sera pour moi un fils. S'il fait le mal, je le châtierai avec la verge des hommes et avec les coups des enfants des hommes ;
- <sup>15</sup> mais ma grâce ne se retirera point de lui, comme je l'ai retirée de Saül, que j'ai rejeté devant

toi.

<sup>16</sup>Ta maison et ton règne seront pour toujours assurés, ton trône sera pour toujours affermi.

Le centre de cette alliance est la descendance qui, au verset 11, est apparue premièrement et encadrée dans le Royaume Éternel, lequel est énoncé au verset 10. Ici, l'auteur fait référence au moment où Dieu placera Israël dans la Nouvelle Terre afin qu'ils ne soient plus jamais enlevés. Au verset 16, qui est la conclusion de l'alliance, la promesse de la descendance est réitérée lorsqu'il est dit : « Ta maison et ton règne seront pour toujours assurés ». Dans les versets 11 et 16, le mot que la version Louis Segond traduit par « maison » en hébreu est מון (bayith) qui signifie « famille ». Dans le Psaume 89, versets 3 à 5, cela est confirmé (SG21) :

```
    <sup>3</sup> Oui, je le dis : « La bonté est édifiée pour toujours ; tu fondes ta fidélité dans le ciel. »
    <sup>4</sup> J'ai fait alliance avec celui que j'ai choisi, j'ai fait ce serment à mon serviteur David :
    <sup>5</sup> - Pause.
    « J'affermirai ta descendance pour toujours et j'établirai ton trône pour l'éternité.»
```

Notez la prééminence de la descendance dans l'Alliance Davidique lorsque le psalmiste la mentionne en premier, comme elle apparaît dans 2 Samuel 7.11. Au verset 5 du Psaume 89, le mot pour « descendance » en hébreu est גָּרִע (zera') qui signifie « semence, fruit, fructueux ou fécond, postérité, semis, temps des semailles ».

Il est important de noter qu'Ethan l'Ezrachite commence le Psaume 89 en parlant des bontés ou des miséricordes et de la fidélité de Dieu ; lisons les versets 1-3 (SG21) :

```
    <sup>1</sup> Cantique d'Ethan l'Ezrachite.
    <sup>2</sup> Je chanterai toujours les bontés de l'Eternel,
ma bouche fera connaître ta fidélité de génération en génération.
    <sup>3</sup> Oui, je le dis : « La bonté est édifiée pour toujours ;
tu fondes ta fidélité dans le ciel.»
```

Les questions sont les suivantes : Quelles sont ces bontés ou miséricordes qui seront chantées éternellement ? Et, quelle est la bonté ou la miséricorde qui sera édifiée pour toujours ? La réponse se trouve dans l'alliance qui apparaît au verset 3 du Psaume 89 et son contenu dont le centre est la descendance, ce qui est immédiatement énoncé au verset 5 : « **J'affermirai ta descendance pour toujours** et j'établirai ton trône pour l'éternité. »

La descendance éternelle confirmée est la miséricorde pour toujours ; ce sont les

miséricordes qui seront chantées perpétuellement, éternellement; remarquez comment le psalmiste chante de nouveau au verset 6 : « Le ciel célèbre tes merveilles, Eternel, et ta fidélité dans l'assemblée des saints. »

Parmi les merveilles du Seigneur, on trouve la descendance éternelle qui apparaît dans les versets précédents. Le psalmiste continue donc à exalter Dieu au verset 9 du Psaume 89 : « Eternel, Dieu de l'univers, qui est puissant comme toi ? Éternel, ta fidélité t'environne.

Le don puissant de la descendance édifiée éternellement et infiniment motive l'adoration, le chant, la louange maintenant et pour toujours. Le psalmiste fait ensuite référence à David, mais se réfère symboliquement et prophétiquement au Christ incarné, le second Adam, le descendant de David qui accomplirait toutes les alliances, y compris l'Alliance Davidique. Le Christ, la Postérité, en qui nous obtiendrons toutes les promesses, y compris la promesse centrale qui est la descendance, a pris notre lieu par son œuvre vicariale pour nous donner le salut et l'héritage éternel ; lisons le Psaume 89.27-29 (SG21) :

<sup>27</sup> Lui-même fera appel à moi : 'Tu es mon père, mon Dieu et le rocher de mon salut!'
<sup>28</sup> Et moi, je ferai de lui le premier-né, le plus haut placé des rois de la terre.
<sup>29</sup> Je lui conserverai toujours ma bonté, et mon alliance lui sera assurée.
<sup>30</sup> Je lui donnerai une descendance éternelle, et son trône durera autant que le ciel.

Le verset 30 parle d'une descendance éternelle qui s'applique directement à tous les fils de Dieu qui naîtront durant le Royaume Éternel et seront les fils de tous ceux qui seront sauvés (les enfants de Dieu) (Jean 1.12). Ce verset se réfère aussi au Christ, comme le descendant de David « sa postérité pour toujours ». La descendance éternelle des fils de Dieu, c'est la lignée dont parle Ésaïe 53.10 :

<sup>10</sup> Il a plu à l'Éternel de le briser par la souffrance... Après avoir livré sa vie en sacrifice pour le péché, Il verra une postérité et prolongera ses jours ; Et l'œuvre de l'Éternel prospérera entre ses mains.

Ici, le mot pour « postérité » en hébreu est זֶרעׁ (zera'), se référant à la descendance sainte, aux enfants de Dieu qui se multiplieront dans le Royaume Éternel. Ésaïe dit concernant le Seigneur Jésus « Il prolongera [אָרָה' 'ârak'] ses jours ; et son désir, Et l'œuvre [אָרָה' chêphets] de l'Éternel prospérera entre ses mains. », se référant à la volonté du Père qui est d'avoir une descendance, une lignée sainte, ses enfants

multipliés pour toujours pour l'éternité, comme il l'a prévu dès le début avec Adam et Eve.

C'est la lignée bénie de Jéhovah et de sa descendance avec eux mentionnée par Ésaïe 65.23, car il dit : « 23 Ils ne travailleront pas en vain, Et ils n'auront pas des enfants pour les voir périr ; Car ils formeront une race [עַרַע zera'], bénie [עַרַע bâra] de l'Éternel, Et leurs enfants seront avec eux ». Cette race bénie est le dessein éternel de Dieu avant la fondation du monde. Cette lignée explique pourquoi les alliances ont initialement la bénédiction, comme nous l'avons vu au chapitre 5 (voir le schéma : Promesses encadrées par la bénédiction de Dieu). Rappelez-vous que, dans l'Alliance Adamique, les promesses sont tombées sous la malédiction du péché et de la mort. La lignée bénie (la descendance éternelle) explique également pourquoi l'auteur du livre des Hébreux résume l'Alliance Abrahamique en deux faits ; un et l'un d'eux est la bénédiction, qu'il place en premier et met ensuite en évidence la descendance comme la promesse principale ; souvenons-nous d'Hébreux 6.13-14 :

<sup>13</sup> Lorsque Dieu fit la promesse à Abraham, ne pouvant jurer par un plus grand que lui, il jura par lui-même, et dit :

<sup>14</sup> Certainement je te bénirai et je multiplierai ta postérité.

Un autre fait important de ce chapitre 6 de l'Épître aux Hébreux est que l'auteur relie ensuite l'Alliance Abrahamique à la Nouvelle Alliance. Ainsi, il affirme que ceux qui sont à l'intérieur de cette dernière sont les héritiers des promesses de l'Alliance Abrahamique, spécifiquement la descendance éternelle qui est une ancre solide de l'âme due au sacrifice du Christ ; lisons Hébreux 6.17-20 :

- <sup>17</sup> C'est pourquoi Dieu, **voulant montrer avec plus d'évidence aux héritiers de la promesse** l'immutabilité de sa résolution, intervint par un serment,
- <sup>18</sup> afin que, par deux choses immuables, dans lesquelles il est impossible que Dieu mente, nous trouvions un puissant encouragement, nous dont le seul refuge a été de saisir l'espérance qui nous était proposée.
- <sup>19</sup> Cette espérance, nous la possédons comme une ancre de l'âme, sûre et solide; elle pénètre au delà du voile,
- <sup>20</sup> là où Jésus est entré pour nous comme précurseur, ayant été fait souverain sacrificateur pour toujours, selon l'ordre de Melchisédek.

Remarquez comment dans ces versets, l'auteur dit que la promesse faite à Abraham : « Certainement je te bénirai et je multiplierai ta postérité » (Hébreux 6.14) sont « deux choses immuables » promises par Dieu (Hébreux 6.18), c'est-à-dire qu'elles demeurent et font partie de « l'immutabilité de son conseil » (Hébreux 6.17b) qui est éternelle. L'auteur ajoute que dans les deux choses qu'il a promises, il est impossible à Dieu de mentir (Hébreux 6.18). Nous, qui sommes à Christ, avons une « grande consolation »,

car nous nous sommes emparés de l'espérance qu'Il nous a donnée, et c'est « une ancre de l'âme, sûre et solide », car Christ a brisé le voile et est entré dans le Lieu très saint avec son propre corps en offrande, comme notre précurseur et notre Grand Prêtre pour nous assurer de recevoir les promesses de la grande bénédiction et de la multiplication de la descendance. Soyons glorifiés, puisque la résurrection et la glorification sont la fin de Son œuvre rédemptrice, la rédemption de notre corps, par laquelle nous pourrons entrer dans Le Lieu très saint pour recevoir toutes les promesses de toutes les alliances. Lorsque cela arrivera, il n'y aura plus de malédiction sur nous, nous n'enfanterons plus jamais pour la destruction, car nous serons la descendance bénie de l'Éternel et de notre descendance aussi, pour toujours et à jamais.

La meilleure chose dans tout ce que nous venons de dire, c'est que nous, l'Église, sommes sur le point de recevoir toutes les promesses, parce que l'Enlèvement est à la porte. C'est pourquoi nous sommes dans l'attente du jour et de l'heure. Pour ceux qui seront en Christ, pendant la Tribulation, aussi Juifs et Gentils, ils recevront également les promesses et devront être fortifiés au milieu de tous les jugements et attaques de l'antichrist et du faux prophète. Durant la Tribulation, les sauvés connaîtront le temps de la seconde venue du Christ ; et quand le Seigneur posera le pied sur le mont des Oliviers, il viendra l'espérance à ceux qui ont cru en lui et ont persévéré jusqu'à la fin. Ils auront la bénédiction de voir les sauvés ressuscités et glorifiés, les martyrs de la Tribulation, ceux qui ont souffert et sont morts pour Christ et les sauvés de l'Ancien Testament, Abraham, Isaac, Jacob, Moïse, Josué, David, les prophètes et autres serviteurs du Seigneur aussi ressuscités et glorifiés. Ils entreront dans le Royaume Millénaire pour recevoir toutes les promesses des alliances.

#### 7.1.8. La prééminence de la promesse de la descendance dans la Nouvelle Alliance

La prééminence de la descendance dans la Nouvelle Alliance se trouve dans les faits que nous verrons ci-dessous et dont nous tirerons plusieurs déclarations qui paraîtront en majuscules :

(a) La prééminence de la descendance dans la venue de la Semence (יָרָע zera').

Le centre de la Nouvelle Alliance est l'accomplissement de la venue de la Postérité, le Christ, promise dans les alliances Adamique et Abrahamique. Jésus, en tant qu'homme et dernier Adam, est la descendance de David. Jésus est donc l'accomplissement de l'Alliance Davidique. Et, à travers le Christ, se garantit la promesse que dans la postérité d'Abraham toutes les nations seraient bénies, ce qui a deux accomplissements :

- Un accomplissement partiel qui consiste en ce que, par le Christ, toutes les nations et les familles de la Terre auraient accès au salut, et donc à toutes les alliances et promesses.
- Un accomplissement total et définitif qui consiste dans la manière dont les enfants de Dieu, par l'œuvre rédemptrice du Christ, se multiplieront et porteront du fruit dans le Royaume Éternel dans une nouvelle humanité qui est la descendance du Christ. Ce sera la lignée bénie de l'Éternel, la descendance sainte qui constituera une multitude de nations bénies, parce qu'elles seront saintes et éternelles. L'Église en aura les prémices (et d'autres promesses de la Terre et du gouvernement éternel); C'est pourquoi Jacques 1.17-18 dit : « <sup>17</sup> toute grâce excellente et tout don parfait descendent d'en haut, du Père des lumières, chez lequel il n'y a ni changement ni ombre de variation. <sup>18</sup> Il nous a engendrés selon sa volonté, par la parole de vérité, afin que nous soyons en quelque sorte les prémices de ses créatures. Dans l'Enlèvement, nous serons les prémices de ses créatures, c'est-à-dire la postérité du Christ, les saints qui donneront à Dieu une descendance sainte et éternelle.
  - (b) La promesse de la descendance est la principale, parce que la descendance éternelle est l'adoration éternelle de Dieu, à cause de ses attributs glorieux (voir chapitre 3).
  - (c) La promesse de la descendance est la principale, puisque la seule voie que Dieu a établie pour que toutes les promesses s'accomplissent est à travers une semence sainte, qui est le Christ. C'est pourquoi Il est venu sur cette terre en tant qu'homme; Il a été engendré par la puissance du Saint-Esprit pour être saint, sans le péché d'Adam, afin que le Christ ne fût pas placé sous la malédiction de l'Alliance Adamique. Le Christ est la DESCENDANCE sainte, car il est la semence sainte, sans péché, et en Lui, la descendance sainte et éternelle s'accomplira pour tous les enfants de Dieu.
  - (d) La troisième raison pour laquelle la descendance est à la tête de toutes les promesses de la Nouvelle Alliance, c'est que l'Alliance Édénique est la seule alliance qui a été donnée sous une bénédiction totale dans le temps et l'espace, et à un être complètement saint, sans péché, immortel, et éternel. Le Seigneur a contracté l'Alliance Édénique avec Adam avant qu'il ne pèche. Dans cette alliance, la première et la plus importante des promesses est la postérité : « ... Soyez féconds et multipliez-vous,

remplissez la terre... (Genèse 1.28). Par conséquent, la semence sainte et éternelle est une bénédiction totale et éternelle, sans péché et sans mort.

- (e) La quatrième raison est que Dieu a promis de faire de Nouveaux Cieux et de Nouvelle Terre, un nouvel Univers qui se peuplera de ses enfants éternels, saints et immortels et de leurs générations infinies. C'est la promesse de la descendance qui garantit ce nouveau peuple, sans péché, sans mort et sans malédiction, que le Seigneur fera. La nouvelle terre et les nouveaux cieux impliquent une descendance sainte, éternelle et sans fin, ce qui démontre pleinement la toute-puissance de Dieu.
- (f) La cinquième raison pour laquelle la descendance est à la tête de toutes les promesses, c'est que lorsque le Seigneur a donné la promesse de la descendance à Adam et à la femme comme la première, Il l'a fait dans un but. Ce but est que ce serait UNE DESCENDANCE POUR DIEU (Mal 2.15); et cela signifie une descendance adoratrice qui le louera éternellement et pour toujours. Une DESCENDANCE pour Dieu est une DESCENDANCE sainte, pure, sans péché et sans mort, une DESCENDANCE d'adoration.

Ce but n'a pas été atteint, parce que toute la postérité d'Adam, qui est toute l'humanité, a été des fils nés sous la malédiction, le péché et la mort, qui ont toujours adoré Satan et la Perverse, la nature du péché, avec ses œuvres, ses pensées et ses actions. Lisez la vérité suivante :

Dieu est digne de toute gloire, de toute adoration et mérite des fleuves infinis d'adorateurs qui l'exaltent à jamais. Parce qu'Il est le Roi, Il est le Seigneur, Il est le Tout-Puissant, sa beauté est inépuisable, sa grandeur est infinie, son amour et sa miséricorde sont infinis. Tous ses attributs sont infinis.

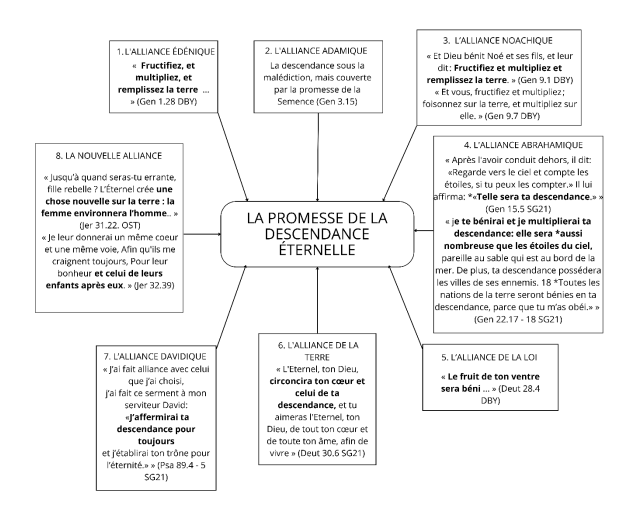
Dieu a promis qu'Il aura une descendance bénie (Ésaïe 65.23), pour Lui, des adorateurs en Esprit et en Vérité ; et cette descendance ne peut être donnée que par des êtres humains saints et purs, sans péché et sans mort, comme Adam l'était, avant la chute. Cela doit s'accomplir parce que cette promesse a été faite dans une alliance éternelle et immuable qui est l'Alliance Édénique conclue avec le premier Adam et dans la Nouvelle Alliance, du dernier Adam.

(a) La prééminence de la promesse de la descendance dans la Nouvelle Alliance se confirme également dans le fait qu'elle inclut toutes les sept autres alliances,

lesquelles ont cette promesse comme principale et qui sont ceux qui les dirigent. Nous avons vérifié cela au début de ce chapitre. Voyons tout ce qui a été exposé jusqu'à présent dans le schéma suivant :

Figure 12

La prééminence de la promesse de descendance dans les huit Alliances.



Dieu montrera sa toute-puissance, sa puissance éternelle et sa divinité par une œuvre glorieuse et c'est de donner une descendance indestructible, éternelle, puissante qui se répandra comme des pousses, comme de l'herbe qui s'étend et fleurit (Psaume 72.16; 92.13; Osée 14.7), pour l'éternité dans un Univers infini. Dieu a tout le pouvoir de le faire et dans cette descendance éternelle, glorieuse, sainte et immortelle, la puissance,

les œuvres de Dieu et ses attributs infinis seront manifestés pour toujours. C'est le Royaume Éternel et glorieux promis au Christ vivant, des fleuves d'adorateurs sans fin, des serviteurs multipliés pour l'éternité qui le serviront éternellement, des arbres plantés près de ruisseaux d'eau dont les feuilles ne tomberont pas et qui porteront du fruit à jamais (Psaume 1.3). C'est le fruit des lèvres qui confesseront son nom pour toujours, dans la gloire, la louange, l'adoration, des chants sans fin (Hébreux 13.15).

Sur cette descendance sainte, pure et infinie, le tabernacle de Dieu s'étendra (Apocalypse 7.15 ; 21.3), la connaissance de Dieu se répandra, qui remplira la terre comme les eaux recouvrent la mer (Ésaïe 11.9 ; Habacuc 2.14). C'est à cause de cette connaissance infinie, éternelle, impénétrable que l'éternité est nécessaire. Nous ne pourrons jamais connaître pleinement Dieu Tout-Puissant, mais nous avons une éternité pour nous réjouir de Le connaître. À mesure que nous Le connaitrons de plus en plus, nous nous émerveillerons et Lui rendrons gloire, nous chanterons et louerons sa miséricorde, son amour, sa puissance, nous compterons toutes ses merveilles pour toujours, comme le dit le Psaume 89.5-8 :

<sup>5</sup> (89:6) Les cieux célèbrent tes merveilles, ô Éternel! Et ta fidélité dans l'assemblée des saints. <sup>6</sup> (89:7) Car qui, dans le ciel, peut se comparer à l'Éternel? Qui est semblable à toi parmi les fils de Dieu?

<sup>7</sup> (89:8) Dieu est terrible dans la grande assemblée des saints, Il est redoutable pour tous ceux qui l'entourent.

8 (89:9) Éternel, Dieu des armées ! qui est comme toi puissant, ô Éternel ? Ta fidélité t'environne.

Ce qui nous attend, frères et sœurs, est grand, puissant et glorieux. L'empire de Satan finira parce que le Christ vivant l'a condamné par son œuvre sur la croix du Calvaire. L'empire de la vie éternelle prévaudra. Bientôt l'effusion du jugement commencera, son exécution déterminée sur l'empire de Satan, le jugement sur le présent siècle mauvais du péché, de la mort, de l'impureté. Le jugement sera exécuté dans les sept années de la Tribulation. Cependant, les premiers fils de Dieu glorifiés et saints, c'est-à-dire la sainte Église, quitteront cette Terre plus tôt pour adorer le Roi. Alors, le royaume de mille ans du Christ commencera. Il régnera avec sa sainte Église, avec ses serviteurs ; ce sera un gouvernement avec une verge de fer (nous verrons ce gouvernement au chapitre 9).

La promesse d'une descendance sainte, infinie, immortelle, éternelle, sans fin est synonyme d'adoration et de louange infinies, éternelles, infinies, inépuisables et saintes à Dieu le Père, à Dieu le Fils et à Dieu l'Esprit, au Dieu Tout-Puissant. Il est digne de toute louange, car Il est l'Éternel.

C'est pourquoi Satan et la Perverse, la nature du péché, sont furieux lorsque nous parlons de cette promesse de la descendance et de son accomplissement. La raison est

que cette promesse met en évidence l'omnipotence de Dieu et sa dignité de roi qui mérite toute gloire, toute majesté, toute autorité, toute louange et adoration pour toujours et à jamais, éternellement et d'âge en âge.

Figure 13

La descendance sainte : Les rivières d'adorateurs.



Le Père cherche des adorateurs en esprit et en vérité, et s'est pourvu de ces adorateurs pour l'éternité. D'Éden, Il a donné le commandement par la bouche d'Adam que l'homme devait quitter son père et sa mère, et s'attacherait à sa femme pour être une seule chair; c'est un grand mystère parce que son résultat est une descendance pour Dieu (Malachie 2.15), une descendance adoratrice, engendrée et née sans péché et sans mort (nous étudierons ce mystère au chapitre 10).

Satan a dit : « Il n'y aura pas de postérité sainte pour l'adoration, car les hommes et les femmes naîtront dans le péché et avec la mort. » Mais Dieu a dit : « Oui, il y aura une descendance sainte qui adorera éternellement une descendance multipliée, car la

Semence viendra te frapper à la tête » (Genèse 3.15). Le Seigneur a prévu la descendance adoratrice avant la fondation du monde!

Dieu a prévu les adorateurs en esprit et en vérité lorsqu'Il a béni Noé et a réitéré ses promesses de fécondité et de multiplication, afin que la Postérité, la Semence (le Christ) pût venir. Dieu a prévu les adorateurs en esprit et en vérité lorsqu'Il a appelé Abraham et s'est présenté à lui comme Dieu Tout-Puissant et lui a donné les promesses de la descendance, de la terre et du gouvernement dans l'héritage des nations. Quand Dieu a appelé Abraham, Il lui a dit que, dans sa postérité, le Christ, toutes les nations et les familles de la terre seraient bénies. Ces nations et ces familles sont la descendance sainte, sans péché, bénie et pure qui adorera Dieu pour toujours. Le Seigneur a dit à Abraham de sortir et de regarder les étoiles, car ainsi seraient ses descendants, qui adoreront le Roi de génération en génération.

Figure 14

Les descendants éternels comme les étoiles du ciel.



#### 7.3.6.2. Résurrection, manne cachée et descendance éternelle.

En plus de la promesse de l'arbre de vie, liée à la descendance, nous trouvons celle de manger la manne cachée dans Apocalypse 2.17, que Jésus donne à l'Église si elle vainc. Pour comprendre ce que signifie cette promesse et ses implications, nous analyserons le chapitre 6 de l'Évangile de Jean, car Jésus s'y appelle Lui-même « la manne », et le centre de cet enseignement est la résurrection, le corps vivifié qui ne verra jamais plus la mort, car celui-ci aura la vie éternelle. Le mot clé dans cette prédication de Jésus dans Jean 6 est la vie.

Nous allons faire un tour des versets dans lesquels la vie est réitérée, la résurrection, l'élimination de la mort pour toujours par l'œuvre rédemptrice du Christ, qui est son corps offert en sacrifice vivant pour tous les pécheurs.

Dans Jean 6.27, le Seigneur dit de ne pas travailler pour la nourriture qui périt, mais pour la nourriture qui demeure pour la vie éternelle, enseignant ainsi au peuple qui a mangé le pain physique du miracle de la multiplication qu'il y a une opposition nette entre ce qui est corruptible, ce qui périt, et ce qui est incorruptible et éternel. Jésus dit que c'est Lui qui donne cette nourriture de la vie éternelle : « Travaillez, non point pour la nourriture qui périt, mais pour celle qui demeure jusqu'à la vie éternelle, et que le Fils de l'homme vous donnera ; car le Père, Dieu, l'a marqué de son sceau. » (OST) (Jean 6.27).

Au verset 33 de Jean 6, le Seigneur Jésus dit que le pain de Dieu est celui qui est descendu du ciel et qui donne la vie au monde. Dans son incarnation, le Seigneur souligne qu'il est Dieu éternel et qu'il est descendu du Troisième Ciel pour accomplir l'œuvre de donner la vie éternelle à un monde rempli de la mort : « Car le pain de Dieu, c'est celui qui est descendu du ciel et qui donne la vie au monde. » (Jean 6.33).

Dans Jean 6.35, le Seigneur affirme qu'il est le pain de vie, que celui qui vient à Lui n'aura jamais faim et que quiconque croit en Lui n'aura jamais soif : « Jésus leur dit : Je suis le pain de vie ; Celui qui vient à moi n'aura jamais faim ; et celui qui croit en moi n'aura jamais soif. » (Jean 6. 35). C'est une référence claire à la Nouvelle Jérusalem, au Tabernacle de Dieu (Apocalypse 21.3), car dans Apocalypse 7.16, il est dit que quiconque vit dans ce tabernacle n'aura plus jamais faim ni soif.

À partir du verset 40 de Jean 6, le Seigneur Jésus-Christ parle de la résurrection de la vie : « C'est ici la volonté de celui qui m'a envoyé, que quiconque contemple le Fils et croit en lui, ait la vie éternelle ; et je le ressusciterai au dernier jour (OST). Face à cette déclaration puissante, les personnes qui ont écouté Jésus, au lieu de recevoir

l'enseignement, ont eu leur attention fixée sur le pain qui périt et sur le corps physique de Jésus en tant qu'homme ordinaire, appartenant à une famille de sang. Ils ont commencé à murmurer en disant dans Jean 6.41-42 :

<sup>41</sup> Les Juifs murmuraient à son sujet, parce qu'il avait dit : **Je suis le pain qui est descendu du ciel**. <sup>42</sup> Et ils disaient : N'est-ce pas là Jésus, le fils de Joseph, celui dont nous connaissons le père et la mère ? Comment donc dit-il : **Je suis descendu du ciel** ?

Ce murmure était la conséquence d'une vie vidée de l'éternité, vidée du Royaume des Cieux. C'était le résultat d'une vie remplie de pain qui périt, centrée sur cette Terre. C'est ainsi qu'est l'Église en ce temps de la fin ; la plupart des églises minimisent le Royaume des Cieux et la résurrection du Christ, car elles ne parlent pas de la vie sur la Nouvelle Terre et les Nouveaux Cieux, du Royaume Éternel, de la Nouvelle Jérusalem. Les églises ne font pas non plus mention de la résurrection de la vie, qui est l'entrée dans ce royaume. D'autres églises mentionnent la résurrection du Christ, mais considèrent que le but est que les familles de sang puissent bien vivre dans cette Terre après-déluge. Ces églises enracinées sur cette Terre considèrent que s'en sortir est un drame, une défaite parce qu'ils se sont accrochés à ce monde.

Le Seigneur Jésus a souligné qu'Il était descendu du Ciel pour rappeler aux gens qu'il y a un **Royaume des Cieux** où se trouvent les promesses éternelles et que c'était ce royaume qu'Il est venu offrir. C'est pourquoi, dans Jean 6.29, le Seigneur réitère d'où il vient et qui l'a envoyé. Au verset 32, il dit que le Père est celui qui donne le vrai pain du Ciel, et au verset 33, Jésus affirme qu'Il est ce pain. Lisons Jean 6.32-33 :

<sup>32</sup> Jésus leur dit : En vérité, en vérité, je vous le dis, Moïse ne vous a pas donné le pain du ciel, mais mon Père vous donne le vrai pain du ciel ;

<sup>33</sup> car le pain de Dieu, c'est celui qui descend du ciel et qui donne la vie au monde.

Au verset 38, le Seigneur insiste sur le fait qu'il est descendu du Ciel pour faire la volonté de Celui qui l'a envoyé, c'est-à-dire le Père ; et il continue de mettre l'accent sur la vie, la résurrection et l'éternité. Dans Jean 6.40, il est dit qu'll a fait la volonté du Père qui l'avait envoyé afin que quiconque croit en Lui ait la vie éternelle et qu'Il les ressuscitera au dernier jour, se référant au jour de l'Enlèvement quand la première résurrection ou résurrection pour la vie sera ouverte : « C'est ici la volonté de celui qui m'a envoyé, que quiconque contemple le Fils et croit en lui, ait la vie éternelle ; et je le ressusciterai au dernier jour. » (OST). (Jean 6.40). Ceci est réitéré par le Seigneur dans Jean 6.44 ; et au verset 47, le Seigneur affirme que quiconque croit en lui a la vie éternelle : « En vérité, en vérité, je vous le dis, celui qui croit en moi a la vie éternelle. » La force de l'affirmation est marquée par l'expression « En vérité, en vérité » : « άμήν άμήν (amēn amēn) » (Jean 6.47).

Au verset 48 de Jean 6, le Seigneur Jésus-Christ dit encore : « Je suis le pain de vie » ; au verset 50, il répète qu'il est le pain descendu du ciel, afin que celui qui le mange ne meure pas, et au verset 51, il affirme la même chose ; Il dit aussi que si une personne mange ce pain qui est Lui-même, vivra éternellement. Le Seigneur ajoute que le pain est sa chair qu'Il donnera pour la vie du monde. Jésus répète trois fois les mots se référant à la vie (« vivant », « vivra », « vie ») dans ce seul verset 51 de Jean 6 : « Je suis le pain vivant qui est descendu du ciel. Si quelqu'un mange de ce pain, il vivra éternellement ; et le pain que je donnerai, c'est ma chair que je donnerai pour la vie du monde... »

Au verset 53, le Seigneur Jésus-Christ réitère que quiconque ne mange pas sa chair et ne boit pas son sang n'aura pas de vie ; ce qui signifie que quiconque ne le reçoit pas comme Seigneur et Sauveur, qui ne croit pas en Lui et n'entre pas dans la Nouvelle Alliance, ne peut pas avoir la vie éternelle. Au verset 54, Jésus dit encore la même chose : celui qui mange sa chair et boit son sang a la vie éternelle et Il le ressuscitera au dernier jour.

Dans le verset 57 de Jean 6, Jésus met de nouveau l'accent sur la vie éternelle, car Il dit que le Père vivant l'a envoyé et qu'Il vit pour le Père, se référant à son incarnation, au corps qu'il donnerait en sacrifice, en offrande vivante pour le péché de l'humanité. Par conséquent, le Seigneur réitère que celui qui mange son sacrifice, c'est-à-dire qui l'accepte et croit en Lui, vivra aussi par Lui. Le mot « vie » est répété trois fois dans ce verset 56.

Le Seigneur termine l'enseignement du pain de vie avec le verset 58 et répète le message, qu'Il est descendu du ciel; et celui qui mange le pain de vie, qui est Lui-même, vivra éternellement. Jésus reprend la comparaison avec la manne du désert en disant que les pères l'ont mangée et sont morts. Mais nous savons qu'ils sont morts à cause de l'incrédulité, parce qu'ils n'ont pas voulu recevoir la Parole de Dieu représentée dans la manne. Ils pensaient que c'était simplement un pain physique et corruptible. L'Église de la fin des temps fait de même; elle cherche le pain qui périt, le royaume de ce monde, les choses corruptibles de Babylone, de cette Terre.

Face à toutes les réitérations du Seigneur Jésus-Christ sur la vie, ces questions se posent : pourquoi le Seigneur a-t-il répété le même enseignement tant de fois ? Pourquoi a-t-Il dit la même chose dans ce discours sur le pain de vie ?

Résumons les réitérations que Jésus fait dans le sixième chapitre de Jean : Il dit quatre fois qu'Il est le pain descendu du Ciel. Par conséquent, lorsque la manne est descendue dans le désert pour Israël pendant les 40 ans, six jours par semaine, Jésus enseignait

qu'Il descendrait du ciel, qu'Il viendrait. Mais, en plus de répéter cette vérité, dans le chapitre 6 de Jean, Il affirme vingt fois qu'il donne la vie, car il ressuscitera ceux qui croient en lui.

Les réponses aux questions ci-dessus sont les suivantes : Jésus montrait la dureté et l'incrédulité du cœur des Juifs qui l'écoutaient. Le Seigneur indiquait combien ils étaient vides du Royaume des Cieux, de l'éternité de la vie. Cela souligne à quel point ils étaient débordants des choses corruptibles, terrestres, remplies de la mort.

Les églises de la fin des temps ressemblent au peuple d'Israël à ce moment-là. Elles sont vidées du Royaume Éternel, parce qu'ils ont transformé l'Évangile de la vie éternelle en un évangile corruptible, pour obtenir des choses matérielles, un évangile pour préserver le corps corruptible, pour obtenir la prospérité matérielle, le pouvoir politique et la gloire des hommes. Cet évangile est celui qui tue les promesses éternelles, c'est celui qui veut effacer le Royaume Éternel; le Seigneur appelle cet évangile dans la Bible de diverses manières : « l'évangile anathème », c'est-à-dire « l'évangile maudit », « l'évangile de la chair » opposé au véritable Évangile qui est celui de l'Esprit ; d'autres termes pour nommer cet évangile des hommes sont : « l'évangile différent », « un autre évangile », « évangile selon l'homme », « évangile renversé », « évangile tordu » (Galates Ch. 1 ; 2 Pierre 3.16).

Les Juifs et les religieux, à qui le Seigneur Jésus-Christ parlait, avaient pris la Parole de Dieu pour les choses corruptibles, pour s'adapter à la société de son âge, et avaient oublié le Royaume des Cieux, le Père qui est aux cieux, et le Messie, Dieu le Fils dont il avait été prophétisé tant de fois dans la Loi, dans les Psaumes et les Prophètes qui annonçaient le Christ qui devait venir sauver du péché, de la mort et de l'enfer, pour donner la vie éternelle et l'héritage, les promesses de toutes les alliances que Dieu a faites avec ses serviteurs.

Les religieux de l'époque et le peuple que Jésus instruisaient avaient oublié l'alliance de Dieu avec Adam en Éden, L'Alliance Adamique où Il avait promis la venue de la Postérité, L'alliance avec Noé dans laquelle le Seigneur a ratifié les promesses faites à Adam et à la création. Les religieux et le peuple d'Israël ont oublié L'alliance avec Abraham dans laquelle la venue de la Postérité était confirmée et Dieu a donné des puissantes promesses, de la descendance éternelle, du gouvernement éternel, de la terre et des cieux éternels où toutes les familles et les nations seront bénies. Les religieux et le peuple avaient oublié l'Alliance de la Loi et l'Alliance de la Terre, dans lesquelles toutes les promesses étaient tenues, dans chaque statut, dans chaque bénédiction, dans chaque rituel, dans chaque cérémonie, dans chaque objet, comme l'arche de l'alliance. Ils avaient enlevé la chose la plus importante de cette

Alliance de la Loi, la miséricorde, parce qu'ils pensaient qu'il s'agissait de simples sacrifices rituels; mais cette miséricorde signifiait les promesses éternelles, parce que ce sont celles que le Seigneur a promises à David dans l'alliance qu'il a faite avec lui. Quand le Seigneur a dit dans Matthieu 9.13 : « Allez, et apprenez ce que signifie : Je prends plaisir à la miséricorde, et non aux sacrifices. Car je ne suis pas venu appeler des justes, mais des pécheurs. », il rappelait aux religieux les promesses qui font partie de la connaissance de Dieu, que le Seigneur a exigée du peuple par l'intermédiaire du prophète Osée au chapitre 6, versets 6 à 7 : « <sup>6</sup> Car j'aime la miséricorde et non les sacrifices[b], Et la connaissance de Dieu plus que les holocaustes.7 Ils ont, comme les hommes, transgressé l'alliance ; C'est alors qu'ils m'ont été infidèles. » (NEG1979).

Le peuple à qui le Seigneur a enseigné le pain de vie, la résurrection pour la vie éternelle, la manne vivante, qui est Lui-même, avait oublié la Nouvelle Alliance que le Seigneur avait promis de faire dans les livres des prophètes Ésaïe, Ézéchiel et Jérémie ; cette alliance était l'accomplissement de la venue de la Postérité promise à Adam après qu'il a péché ; la Postérité aussi promise à Abraham, l'eau douce dans laquelle Mara a été transformé, la manne qui est descendue dans le désert, l'eau qui a coulé du rocher, le descendant promis à David. Le peuple d'Israël avait oublié tout cela parce qu'il s'est rempli du monde, des choses terrestres, de pains corruptibles, de la Terre après-déluge, d'offrandes vaines, de sacrifices et d'holocaustes vides avec lesquels le peuple d'Israël cherchait à soulager sa conscience, à couvrir ses péchés et à cacher son cœur non repenti, totalement éloigné de Dieu et de sa Parole. Pour cette raison, Israël a rejeté l'enseignement du Seigneur Jésus-Christ, murmurait, critiquait et doutait que Jésus fût le pain vivant descendu du ciel. Le peuple d'Israël ne comprenait même pas la résurrection pour la vie, parce qu'ils étaient remplis de mort comme les sadducéens, qui prétendaient qu'Abraham et les prophètes étaient morts.

Les Écritures disent que les disciples eux-mêmes croyaient que la Parole que le Seigneur Jésus leur enseignait était dure, parce que pour eux, il était difficile de se détacher du monde, de la Terre, des choses corruptibles. Jean 6.59-60 dit : « <sup>59</sup> Jésus dit ces choses dans la synagogue, enseignant à Capernaüm. <sup>60</sup> Plusieurs de ses disciples, après l'avoir entendu, dirent : Cette parole est dure ; qui peut l'écouter ? »

La Parole de Dieu dit que beaucoup de disciples ont cessé de suivre le Seigneur, car ils ne supportent pas l'enseignement ; Jean 6.66 dit : « Dès ce moment, plusieurs de ses disciples se retirèrent, et ils n'allaient plus avec lui. » Il en est de même aujourd'hui concernant des nombreuses congrégations qui ne veulent pas entendre que la résurrection des morts en Christ, la glorification du corps et notre départ vers la Nouvelle Jérusalem auront bientôt lieu, parce que le Seigneur vient déjà pour enlever la

sainte Église. Cependant, les églises charnelles et mondaines qui ont posé leurs cœurs et leurs yeux sur cette Terre ne veulent pas savoir qu'il y a des promesses éternelles, que le jugement et la colère de Dieu viennent pendant les sept années de la Tribulation et de la Grande Tribulation. Ces églises ne veulent rien savoir de tout cela, maintenant que nous vivons dans la fin des temps, que l'Enlèvement est à la porte et que nous sommes sur le point de recevoir toutes les promesses éternelles ; et l'une d'entre elles est de manger de la manne cachée.

Que signifie cette manne ? Pourquoi le Seigneur l'appelle-t-elle « caché » ? La clé de la réponse réside dans la répétition que le Seigneur Jésus-Christ a faite dans son discours sur le pain de vie. Le Seigneur a répété quatre fois qu'il était descendu du ciel et vingt fois qu'il était la résurrection et la vie. Le Seigneur a dit qu'Il était la vraie manne, le pain du Ciel, son corps était cette manne ; et le corps du Seigneur a souffert la mort à cause de nos péchés, mais il est ressuscité le troisième jour, triomphant de la mort, donnant la victoire sur elle. La manne, le pain de vie ressuscité qui est le Seigneur Jésus-Christ, est le message que le Seigneur a donné dans Jean chapitre 6.

Cependant, le Seigneur a dit que nous devrions manger cette vraie manne, manger du pain de vie, ce qui signifie accepter son œuvre rédemptrice, sa mort, sa résurrection, sa glorification et son ascension. Accepter, recevoir et croire en l'œuvre rédemptrice du Christ, c'est manger la manne, le pain vivant, et cette œuvre de foi donne la vie éternelle. Par conséquent, lorsqu'Il a confronté ses disciples parce qu'ils murmuraient, le Seigneur leur a dit dans Jean 6. 61 et 62 :

 $^{61}$  Jésus, sachant en lui-même que ses disciples murmuraient à ce sujet, leur dit : Cela vous scandalise-t-il ?  $^{62}$  Et si vous voyez le Fils de l'homme monter où il était auparavant ?

Le Seigneur met l'accent qu'il est descendu du Ciel et, au verset 62, il leur demande ce qu'ils penseraient s'ils le voyaient monter là où il était en premier, prophétisant son ascension après sa résurrection et sa glorification. La résurrection du Christ, le pain vivant, la vraie manne descendue, mais qui est ensuite montée, c'est un événement représenté dans la fête des prémices de l'orge que Jésus a accomplie lorsqu'Il est ressuscité; rappelons-nous qu'en cette fête, le prêtre agitait une gerbe de grain d'orge en offrande devant Dieu le Père. Les prémices étaient toujours les meilleures, les élus de la récolte à venir.

Maintenant, quelle est la relation entre l'explication ci-dessus et la promesse de manger de la manne cachée d'Apocalypse 2.17 ? La sainte Église a déjà mangé de la manne qu'est le Christ, parce qu'elle est sauvée par la foi en son œuvre rédemptrice et qu'elle

a été lavée de son sang. Qu'est-ce que c'est donc la manne cachée et que signifie alors en manger ?

La manne désigne le corps ressuscité et glorifié du Christ, et de la même manière, la manne cachée désigne notre corps ressuscité et glorifié. Nous mangerons de cette manne parce que nous goûterons à la résurrection de la vie éternelle, à la glorification de nos corps. Nous goûterons dans toute sa plénitude ce que signifie avoir l'éternité dans nos corps, dans tout notre être. Alléluia!

De même que le Christ ressuscité est monté au ciel, accomplissant la fête des prémices comme la gerbe de l'orge, de même nous, la sainte Église, quand nous serons ressuscités et glorifiés, monterons au Ciel le jour de l'Enlèvement, comme le blé, le pain, le grain nu pur et saint agités devant Dieu le Père comme les prémices de ses créatures. De cette façon, la fête des prémices du blé s'accomplira, qui est la fin de la Pentecôte, l'ère de l'Église. Nous serons une manne sainte, un pain vivant, pur, comme le Christ était le pain vivant, la manne qui est montée après sa résurrection et sa glorification.

La promesse d'Apocalypse 2.17 parle d'une manne cachée, pour plusieurs raisons :

- (1) Parce que cette promesse puissante fait partie des trésors cachés que le Seigneur a préparés pour nous. Matthieu 13.44 dit : « Le royaume des cieux est encore semblable à un trésor caché dans un champ. L'homme qui l'a trouvé le cache ; et, dans sa joie, il va vendre tout ce qu'il a, et achète ce champ.
- (2) Cette manne cachée fait partie des grandes choses cachées, des choses que l'œil n'a pas vues, que l'oreille n'a pas entendues, qui ne sont pas montées dans le cœur de l'homme, préparées pour ceux qui aiment le Seigneur. Dans 1 Corinthiens 2.9, il est dit : « Mais, comme il est écrit, ce sont des choses que l'œil n'a point vues, que l'oreille n'a point entendues, et qui ne sont point montées au cœur de l'homme, des choses que Dieu a préparées pour ceux qui l'aiment. »
- (3) Cette manne cachée que le Seigneur nous a promise est notre vie éternelle cachée en Christ, comme le dit Colossiens 3.3 4 :
  - <sup>3</sup> Car vous êtes morts, **et votre vie est cachée avec Christ** en Dieu. <sup>4</sup> Quand Christ, votre vie, paraîtra, alors vous paraîtrez aussi avec lui dans la gloire.

Au verset 4, Paul parle du jour de l'Enlèvement, où Christ, qui est la manne et le pain vivant, se manifestera ; et quand cela arrivera, la sainte Église paraîtra dans la gloire, c'est-à-dire que nous mangerons de la manne cachée, nous recevrons le corps saint et éternel.

Maintenant, la question est : pourquoi mangerons-nous de la manne cachée ? Pourquoi serons-nous ressuscités et glorifiés ? La réponse a deux explications :

- (1) La première est que la seule façon d'être dans la présence de Dieu est d'avoir le corps ressuscité et glorifié, plein de vie ; la seule façon d'entrer dans la Nouvelle Jérusalem est d'avoir un corps sans mort et sans la nature du péché ; la seule manière est de posséder un corps rempli de vie éternelle et de gloire.
- (2) La seconde explication est que nous aurons accès à la vie éternelle, avec toutes les promesses, lorsque nous aurons le corps vivant, ressuscité et glorifié. C'est pourquoi le Seigneur s'est référé à la résurrection dans le discours sur le pain de vie de Jean chapitre 6, affirmant que celui qui le reçoit ne mourra pas éternellement, mais vivra pour toujours. Les grandes promesses sont une descendance sainte et éternelle, les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre éternels et le gouvernement éternel.

Concernant la première promesse de la descendance multipliée éternellement, la Bible enseigne que nous allons avoir des corps ressuscités, pleins de vie pour donner la vie. C'est pourquoi le pain vivant qui est la manne est appelée « **pain du Ciel »** ; avec cela, le Seigneur nous compare. Nous allons ainsi être rassemblés le jour de l'Enlèvement afin que s'accomplisse la fête des prémices du blé. Le Seigneur compare aussi notre corps ressuscité au grain nu, comme le dit 1 Corinthiens 15.35 - 37 :

<sup>35</sup> Mais quelqu'un dira : Comment les morts ressuscitent-ils ? Avec quel corps viennent-ils ? <sup>36</sup> Insensé, ce que tu sèmes ne prend point vie, s'il ne meurt auparavant. <sup>37</sup> Et quant à ce que tu sèmes, tu ne sèmes pas le même corps qui doit naître, mais le grain nu, comme il se rencontre, de blé, ou de quelque autre semence... (OST)

Lorsque le grain est semé, il porte des fruits, grandit et se multiplie. Le Seigneur a aussi dit de Lui-même que lorsque le grain tombe, il porte beaucoup de fruit, ce qui rappelle la manne qui s'est multipliée jour après jour et année après année, en grande abondance, comme elle l'était dans le désert. Il rappelle aussi la multiplication des pains qui s'est produite avant que le Seigneur ne donne l'enseignement du pain de vie. Lisons le Psaume 78.23 - 25 :

- <sup>23</sup> Bien qu'il eût commandé aux nuées d'en haut, et qu'il eût ouvert les portes des cieux,
- <sup>24</sup> **Et qu'il eût fait pleuvoir** sur eux la **manne** pour manger, et qu'il leur eût donné **le blé** des cieux :
- <sup>25</sup> L'homme mangea **le pain des puissants** ; il leur envoya des vivres à satiété. (DBY)

Nous pouvons aussi voir cette abondance, cette multiplication, comme une promesse dans Genèse chapitre 27 quand Isaac a béni Jacob d'où viendrait le peuple d'Israël :

« Que Dieu te donne de la **rosée du ciel** Et de la graisse de la terre, **/ Du blé** et du vin **en abondance!**. » (Genèse 27.28).

L'Église est le blé pur, ressuscité et glorifié qui sera ressuscité le jour de l'Enlèvement. Le Seigneur Jésus-Christ, qui est la manne, le pain du ciel et le blé est ressuscité et a été glorifié afin que nous puissions manger de la vie éternelle, en buvant son sang et en mangeant sa chair, parlant d'une manière métaphorique; de la même manière, la sainte Église se lèvera et sera glorifiée pour donner la vie éternelle, pour donner des descendants saints et éternels ; c'est la promesse qu'Osée prophétise lorsqu'il parle de la grâce future dans laquelle l'amour de Dieu se manifestera ; lisons Osée 14.4 - 7 :

- <sup>4</sup> Je guérirai leur infidélité ; je les aimerai de bon cœur ; car ma colère s'est détournée d'eux.
- <sup>5</sup> Je serai comme une rosée pour Israël. Il fleurira comme le lis, et il jettera des racines comme le Liban.
- <sup>6</sup> Ses rameaux s'étendront ; sa magnificence sera celle de l'olivier, et il aura le parfum du Liban.
- <sup>7</sup> Ils reviendront s'asseoir à son ombre ; ils feront fructifier le froment ; ils fleuriront comme la vigne, et leur renommée sera comme celle du vin du Liban. (OST)

Cette promesse de la descendance multipliée éternellement sera reçue d'abord par nous, l'Église, le jour de l'Enlèvement, lorsque nous mangerons de l'arbre de vie et de la manne cachée, parce que nous ne souffrirons pas la seconde mort. Quand nous recevrons la promesse, le Seigneur sera pour nous comme la rosée ; et comme des sarments que nous sommes, nous fleurirons comme le lys, nous étendrons nos racines comme le Liban parce que nos saints descendants se répandront, se multiplieront pour toujours ; nous serons rendus vivants comme le blé et fleurirons comme la vigne, nous fructifierons et serons féconds dans les générations bénies qui naîtront pour toujours et pour adorer et glorifier Dieu pour toujours. Lorsque nous mangeons de la manne cachée, nous serons une fontaine d'eau qui jaillira jusqu'à la vie éternelle comme le dit Jean 4.14 : « Mais celui qui boira de l'eau que je lui donnerai n'aura jamais soif, et l'eau que je lui donnerai deviendra en lui une source d'eau qui jaillira jusque dans la vie éternelle.

# CHAPITRE 10 LA NOUVELLE CRÉATION LES NOUVEAUX CIEUX ET LA NOUVELLE TERRE

Dieu a promis qu'Il ferait une nouvelle création, et dans ce chapitre, nous en discuterons avec l'aide des Écritures. Regardons les raisons pour lesquelles Dieu fera une nouvelle création.

#### 10.1 Raisons pour lesquelles Dieu fera une nouvelle création

(a) La première création a été sujette à la vanité, à l'éphémère, à cause du péché de l'homme.

Dans les chapitres précédents, nous avons montré qu'Adam a été établi comme la couronne de la création, laquelle a été placée sous sa domination dans l'Alliance Édénique. Par conséquent, lorsqu'Adam a transgressé l'alliance, son péché ne l'a pas seulement affecté, mais aussi toute la création a subi les conséquences. Elle a été soumise à la vanité, à l'esclavage, à la corruption, c'est-à-dire à l'éphémère, au périssable (Ro 8.20 - 21). Cependant, Dieu a créé la première création avec le but d'être éternelle, y compris l'humanité et ses descendants. Par conséquent, le plan du Seigneur ne peut pas être tronqué ou éliminé. Ainsi, Dieu, dans sa volonté souveraine, a établi qu'il rendra la nouvelle création, sainte et éternelle, libre de la corruption, de la vanité, du péché et de la mort.

(b) Dieu a promis qu'Il restaurera toutes choses.

Dans Actes 3.21, il est dit : « ... 21 C'est lui que le ciel doit accueillir jusqu'au moment de la restauration [άποκατάστασις apokatastasis] totale dont Dieu a parlé depuis longtemps par la bouche de [tous] ses saints prophètes". Ce terme grec άποκατάστασις (apokatastasis) signifie aussi « restitution et reconstitution ». L'apôtre Pierre fait référence aux Nouveaux Cieux et à la Nouvelle Terre prophétisés par des serviteurs comme Ésaïe (Ésaïe 65.17; 66.22).

La restauration de toutes choses est aussi appelée régénération (Mt 19.28), que nous avons étudiée au chapitre 9.

(c) Dieu a fait une alliance avec la création.

Au chapitre 4, nous soutenons que lorsque Dieu a fait l'alliance avec Adam en Éden, Il a également fait alliance avec la création, dans la mesure où Il a établi ses décrets ; de même, dans le cadre de l'Alliance Noachique, cette alliance avec la création a été ratifiée, comme le Seigneur l'a dit dans Genèse 9.10 - 12 :

10 avec tous les êtres vivants qui sont avec vous, tant les oiseaux que le bétail et tous les animaux de la terre, soit avec tous ceux qui sont sortis de l'arche, soit avec tous les animaux de la terre.
 11 J'établis mon alliance avec vous : aucune chair ne sera plus exterminée par les eaux du déluge, et il n'y aura plus de déluge pour détruire la terre.

 $^{12}$  Et Dieu dit : C'est ici le signe de l'alliance [בְּרִית berîyth] que j'établis entre moi et vous, et tous les êtres vivants qui sont avec vous, pour les générations [דּוֹר dôr : générations] à toujours [עוֹלָם 'ôlâm].

Le mot hébreu  $\neg i \neg (d \hat{o} r)$  signifie « générations » et indique la multiplication de la descendance pour l'éternité. L'alliance avec la création est pour des générations perpétuelles, par conséquent, elle est liée à la promesse de la descendance, comme nous le verrons ci-dessous.

(d) Le Seigneur fera une nouvelle création pour la promesse première des alliances : Une descendance sainte éternellement multipliée.

La première promesse que Dieu a faite à Adam dans l'Alliance Édénique est une descendance féconde et multipliée pour l'éternité, ce qui se rapporte à la promesse que Dieu a faite à la création, car la descendance éternelle en jouira. Ainsi, dans Genèse 9.12, le Seigneur dit qu'Il a établi son alliance entre Lui et Noé et leur postérité, ainsi qu'avec tout être vivant pendant des générations perpétuelles.

La nouvelle création aura la loi de l'expansion que Dieu a mise en place lorsqu'Il l'a faite pour la première fois ; nous l'expliquerons plus tard. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre seront étendus éternellement afin d'être une demeure pour les générations à naître, pour toujours et à jamais, parce que l'infini s'agit de temps et d'espace. La preuve de la relation étroite entre la nouvelle création et la descendance se trouve dans Ésaïe 66.22 (SG21) : « En effet, le nouveau ciel et la nouvelle terre que je vais créer subsisteront devant moi, déclare l'Eternel. De la même manière, votre descendance et votre nom subsisteront. »

Cette descendance infinie est l'héritage de Dieu promis au Christ (Ps 2.8), les nations multipliées, les rivières d'adorateurs qui loueront le Père en esprit et en vérité (Jn 4.23-24). La nouvelle création, l'univers infini et éternel, sera remplie de louanges au Père, au Fils et au Saint-Esprit, car l'humanité a été créée pour ce but ; le chant, la joie, le psaume, l'hymne, l'harmonie et la mélodie seront multipliés, la bénédiction et la gloire

se multiplieront au nom du Dieu Tout-Puissant, qui s'est révélé à Abraham, le *Shadday*, le Saint, Adonaï, le Seigneur.

Or, l'amour de Dieu est si grand qu'en plus d'établir son alliance éternelle avec l'homme et avec la création à partir de l'Éden, il a donné un signe de cette alliance et c'est l'arcen-ciel ; lisons Genèse 9.16 (SG21) : « L'arc sera parmi les nuages et je le regarderai pour me souvenir de l'alliance éternelle entre Dieu et tous les êtres vivants de toute espèce qui se trouvent sur la terre. » C'est le signal qui apparaît dans les nuages chaque fois qu'il pleut et qui est combiné avec la lumière du soleil.

Mais la Bible nous dit que cet arc-en-ciel, comme le signe de l'alliance éternelle, se trouve sur le trône même de Dieu, ce qui confirme les promesses glorieuses, fidèles, vraies et éternelles du Seigneur : « Celui qui était assis avait l'aspect d'une pierre de jaspe et de sardoine, et le trône était entouré d'un arc-en-ciel semblable à de l'émeraude. » (Ap 4.3. SG21).

Satan sait qu'il lui reste peu de temps et c'est pourquoi il a utilisé le signe de l'alliance de Dieu avec la création, l'arc-en-ciel, pour le pervertir en le transformant en symbole des homosexuels, des sodomites qui, dans de nombreux pays, peuvent adopter des enfants et même avoir des enfants lorsque l'un de ceux, qui forment ces couples non bibliques et contre-nature, a le bébé par le biais d'une mère porteuse, d'achat de spermatozoïdes, de fécondation in vitro et d'autres techniques non approuvées par Dieu. Nous voyons explicitement l'attaque de Satan contre le dessein original dès le début de la création et contre la promesse principale de la descendance. Cependant, par les Écritures, nous savons que les perversions énoncées ci-dessus correspondent aux signes de la fin de temps, de la venue du jugement des sept années de Tribulation ; et ce jugement est déjà à la porte.

Et si, en lisant ce livre, l'Église s'en est déjà allée dans l'Enlèvement, soyez convaincus que vous êtes dans le temps terrible de la Tribulation, de ce jugement prophétisé dans les Écritures. Et la seule façon pour vous d'être sauvé est de vous repentir de tous vos péchés, de recevoir Christ dans votre cœur comme le seul Seigneur et Sauveur, et de demeurer en Lui et en Sa Parole, car alors vous aurez la vie éternelle, vous aurez la participation des promesses éternelles que notre livre vous enseigne en détail.

(e) Dieu a promis que ses enfants jouiraient de sa création pour l'éternité.

À cause du péché et de la mort, les êtres humains n'ont jamais pu jouir de la création de Dieu. Souvenons-nous que les plantes se sont fanées, que les épines ont poussé, qu'il y a eu de l'aridité et que les animaux se sont retournés contre l'homme après son péché.

Cependant, Dieu a promis que ses enfants jouiront de toutes les choses qu'il a créées, en se référant aux nouveaux cieux et à la nouvelle Terre ; parce qu'il a déclaré qu'il fera tout à nouveau et rétablira toutes les choses. Lisons Ésaïe 65.17 - 18 :

 $^{17}$ Car **je vais créer de nouveaux cieux Et une nouvelle terre** ; On ne se rappellera plus les choses passées, Elles ne reviendront plus à l'esprit.

<sup>18</sup> **Réjouissez-vous plutôt et soyez à toujours dans l'allégresse, A cause de ce que je vais créer** ; Car je vais créer Jérusalem pour l'allégresse, Et son peuple pour la joie.

Dans ce passage, le Seigneur donne la raison de la création des Nouveaux Cieux et de la Nouvelle Terre, c'est-à-dire qu'Il nous donnera la grande bénédiction de nous réjouir pour toujours des choses qu'Il va créer.

(f) Dieu fera la nouvelle création parce qu'Il a établi des lois inviolables dans la première création.

Dieu a établi que les lois qu'Il a placées dans les cieux et sur la Terre ne cesseront pas ; lisons le Psaume 148.3-6 :

- <sup>3</sup> Louez-le, soleil et Lune! Louez-le, vous toutes, étoiles lumineuses!
- <sup>4</sup> Louez-le, cieux des cieux, Et vous, eaux qui êtes au-dessus des cieux!
- <sup>5</sup> Qu'ils louent le nom de l'Éternel! Car il a commandé, et ils ont été créés.
- <sup>6</sup> Il les a affermis pour toujours et à perpétuité; Il a donné des lois, et il ne les violera point.

Remarquez que le verset 3 parle du soleil, de la lune et des étoiles. Le verset 4 fait référence aux Cieux des Cieux et aux eaux au-dessus d'eux, que nous expliquerons plus tard. Le verset 5 rappelle les décrets de la première création dont il est question dans la Genèse chapitre 1. Dans le verset 6, le Seigneur dit qu'Il a fait les cieux, la Lune, les étoiles pour être éternels et que dans ceux-ci, Il y a mis des lois inviolables. Mais nous savons que le péché et la mort sont entrés dans toute la création, par conséquent, Dieu la fera nouvelle, accomplira sa Parole qui dit qu'elle sera éternelle, et ses lois subsisteront (Jé 31.35-36). Pour comprendre la nouvelle création, nous devons étudier la première ; voyons :

#### 10.2 La première création

#### 10.2.1 Le ciel et la Terre

La première création est décrite dans la Genèse chapitre 1 et dans d'autres passages de la Bible. Le Seigneur a établi des lois inviolables dans cette création et l'a contemplée dans les alliances, dans l'Alliance Édénique et dans l'Alliance Noachique. Dieu fera la création de nouveau après les jugements qui viseront à balayer et à éliminer le péché de la création.

La Bible enseigne qu'au commencement, Dieu créa les cieux et la terre, puis créa tout en eux : « Au commencement [בְּרָא rê'shîyth] Dieu [בָּרָא 'ĕlôhîym] créa בָּרָא bârâ'] les cieux (שְׁמִים shâmayim] et la terre [אָרֶץ ' erets] » (Gn 1.1).

La question qui s'impose est la suivante : quels sont ces « cieux » au pluriel ? La réponse est donnée par les Écritures elles-mêmes, car elles parlent de trois Cieux : le premier qui ne correspond pas exactement à l'atmosphère, mais à l'espace interstellaire, le deuxième Ciel appelé « Les Cieux » et le Troisième Ciel qui est la demeure de Dieu (voir Chapitre 1). Étudions-les dans Genèse 1.6-8 :

6 Dieu dit: Qu'il y ait une étendue [רְקִיעֵּן râqîya'] entre [קּנֶדְּ tâvek] les eaux [מִיבּ mayim], et qu'elle sépare [מִיבּ bâdal] les eaux מֵיבּ mayim] d'avec les eaux מִיבּן.

7 Et Dieu fit l'étendue רָקיע râqîya'], et il sépara [בְּדֵל bâdal] les eaux מֵיִם mayim] qui sont audessous de l'étendue [בְּקִיע râqîya'] d'avec les eaux qui sont au-dessus de l'étendue רְקִיע râqîya']. Et cela fut ainsi.

<sup>8</sup> Dieu appela l'étendue [יְקיעֵן *râqîya'*] ciel [יְקיעֵן *shâmayim*]. Ainsi, il y eut un soir, et il y eut un matin : ce fut le second jour.

Au verset 6, il est question d'une étendue, c'est-à-dire de celle qui s'étend, et il est dit que Dieu a fait cette étendue au milieu des eaux, qui sont celles du verset 2 de Genèse 1 ; lisons :

<sup>2</sup> La terre était informe [פְּנִים tôhû] et vide [פַּנִים bôhû] : il y avait des ténèbres à la surface [פָּנִים pânîym] de l'abîme [מָנִם tehôm], et l'esprit de Dieu se mouvait au-dessus des eaux [מַנִּם mayim].

Dans ce verset 2, il est dit que la Terre était informe (אהוו  $tôh\hat{u}$ ) et vide (אהוו  $bôh\hat{u}$ ). On parle aussi d'une profondeur ou d'un abîme et des eaux qu'il paraît que s'y trouvaient; et au milieu de ceux-ci, Dieu a ordonné qu'il y eût une étendue qui séparât les eaux audessus d'eux de celles au-dessous de l'étendue; le premier, Dieu l'appela « ciels »; et il a appelé "mers" les eaux qui sont sous eux; lisons Genèse 1.9-10:

<sup>9</sup> Dieu dit : Que les eaux qui sont au-dessous du ciel se rassemblent en un seul lieu, et que le sec paraisse. Et cela fut ainsi.

<sup>10</sup> Dieu appela le sec terre, et il appela l'amas des eaux mers. Dieu vit que cela était bon.

Tout semble indiquer que Dieu a créé les cieux au verset 1 de Genèse 1, différents des Cieux de l'expansion du verset 8 ; et ceux-ci correspondent à l'espace interstellaire.

Maintenant, concernant la Terre, il est clair que le Seigneur l'a faite dans les eaux, et donc le verset 2 dit qu'elle était informe ; mais ensuite Dieu décrète les eaux, qui seraient les mers, et la terre ferme est découverte, qui est celle du verset 10. Pour cette raison, 2 Pierre 3.5-6 déclare :

<sup>5</sup> Ils veulent ignorer, en effet, que des cieux existèrent autrefois par la parole de Dieu, de même **qu'une terre tirée de l'eau et formée au moyen de l'eau**,

<sup>6</sup> et que par ces choses le monde d'alors périt, submergé par l'eau,

L'apôtre dit que la Terre vient de l'eau, et c'est une référence explicite à Genèse 1.6-10 où il dit que tout était au milieu des eaux séparées plus tard. L'apôtre dit aussi que ceux qui sont restés sous les cieux ont été réunis pour découvrir le sec que Dieu a appelé « Terre ».

Or, il est clair que les eaux au-dessous de l'expansion sont les mers, mais la question est : quelles sont les eaux au-dessus de l'expansion, c'est-à-dire celles qui ont été séparées ? Cela correspond aux Cieux des Cieux dont parle la Bible (1 Rois 8.27 ; 2 Chroniques 2.6 ; 6.18 ; Psaume 68.33) qui sont à des millions d'années-lumière parce qu'ils ont été séparés par Dieu, c'est-à-dire placés à une distance énorme de la Terre. Lisez Néhémie 9.6 : « C'est toi, Éternel, toi seul, qui as fait les cieux [אַמִּיִבּ shâmayim], les cieux [אַמִּיבּ shâmayim] des cieux [אַמִיבּ shâmayim] des cieux [אַמִּיבּ shâmayim] et toute leur armée, la terre et tout ce qui est sur elle, les mers et tout ce qu'elles renferment. Tu donnes la vie à toutes ces choses, et l'armée des cieux se prosterne devant toi. »

Le Psaume 148.4 décrit les Cieux des Cieux et les eaux qui sont au-dessus d'eux : « <sup>4</sup> Louez-le, cieux [שַּמִים shâmayim] des cieux [שַמִים shâmayim] , Et vous, eaux [מִים shâmayim] qui êtes au-dessus des cieux [שִׁמִים shâmayim] ! » Mais ce psaume donne d'autres indices importants, lisons les versets 3-6 :

- <sup>3</sup> Louez-le, soleil et lune! Louez-le, vous toutes, étoiles lumineuses!
- <sup>4</sup> Louez-le, cieux des cieux, Et vous, eaux qui êtes au-dessus des cieux!
- <sup>5</sup> Qu'ils louent le nom de l'Éternel! Car il a commandé, et ils ont été créés.
- <sup>6</sup> Il les a affermis pour toujours et à perpétuité ; Il a donné des lois, et il ne les violera point.

Selon ce psaume, dans le ciel, qui est l'espace interstellaire, il y a le Soleil, la Lune et les étoiles ; puis, il y a les eaux au-dessus d'eux (le premier ciel) ; ensuite il suit les Cieux des Cieux (le deuxième ciel).

De la même manière, l'expansion appelée « Cieux », ou espace interstellaire où se trouvent les galaxies, a été faite par Dieu à une distance d'années-lumière, car la Bible dit que Dieu a étendu les Cieux comme une tente (Ésaïe 40.22); dans cette extension, il

s'est produit la distance que la fausse théorie du Big Bang prend pour affirmer que l'Univers a des millions d'années de formation à la suite d'une explosion.

Maintenant, la question se pose : pourquoi les galaxies de l'étendue appelée « Cieux » sont-elles à des millions d'années-lumière, alors que toute la création a été faite par Dieu en six jours ? La réponse est que lorsque la Bible spécifie ces jours, le temps terrestre est pris comme point de référence, c'est-à-dire du point de vue de la Terre. Les galaxies, quant à elles, apparaissent à des distances d'années-lumière en raison d'un effet relativiste général mesuré expérimentalement ; ce qu'on appelle la *dilatation gravitationnelle du temps*, qui fait que les horloges et tous les processus physiques fonctionnent à des vitesses différentes dans différentes parties de l'Univers. Sur la base de cet effet, Humphreys (2010, pp. 45-46) propose ce qui suit :

By this effect on time itself, God could have made the universe in six ordinary days as measured on earth, while still allowing time for light to travel billions of light-years to reach us by natural means.<sup>2</sup>

La Bible dit que, en ce qui concerne les Cieux, c'était la puissance de Dieu qui, en six jours, a éloigné les galaxies de millions d'années-lumière, en étendant les Cieux comme une tente, car il est dit qu'Il a séparé les eaux au-dessus de l'étendue de celles qui sont au-dessous de l'étendue :

6 Dieu dit: Qu'il y ait une étendue entre les eaux, et qu'elle sépare [קַּדָּל bâdal] les eaux d'avec les eaux.

<sup>7</sup> Et Dieu fit l'étendue, et il sépara לְּבְּדֵל **bâdal**] les eaux qui sont au-dessous de l'étendue d'avec les eaux qui sont au-dessus de l'étendue. Et cela fut ainsi.

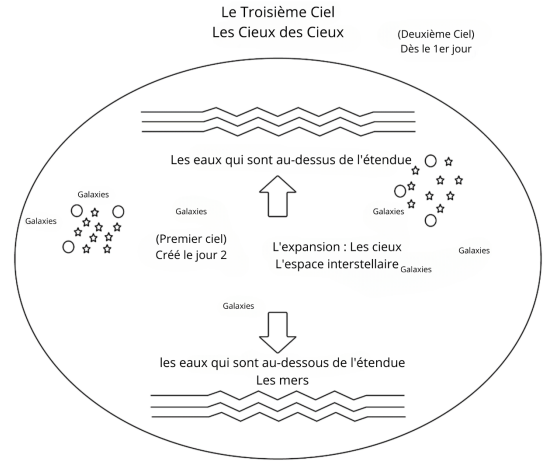
Cette action de « séparer » (Héb. בָּדֵל bâdal) implique la distance en années-lumière des galaxies de la Terre que Dieu Tout-Puissant a accomplie lorsqu'Il a tout créé en six jours.

Nous pouvons appeler ce processus comme **la loi d'expansion**, placée par le Seigneur dans tous les cieux de même que sur la terre. Cependant, comme nous le verrons plus tard, cette loi a été affectée par l'entrée du péché et de la mort par l'homme.

#### Figure 15

Les Cieux

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> « Par cet effet sur le temps lui-même, Dieu aurait pu créer l'univers en six jours ordinaires tels que mesurés sur terre, tout en laissant le temps à la lumière de parcourir des milliards d'années-lumière pour nous atteindre par des moyens naturels » (Traduction des auteurs).



Note: D'après Humphreys (2010).

Certaines personnes ont considéré que le premier ciel était l'atmosphère. Cependant, c'est ce que l'on peut appeler « la face de l'étendue », comme le dit Genèse 1.2 lorsqu'il est dit que l'Esprit de Dieu se mouvait sur la surface des eaux. À cet égard, Humphreys (2010, p. 44) avance trois postulats : (a) l'« expansion » du chapitre 1 du livre de Genèse n'est pas l'atmosphère terrestre, mais l'espace interstellaire ; (b) « les eaux au-dessus de l'étendue » sont d'échelle cosmique et représentent une frontière pour l'espace interstellaire ; (c) la Terre est proche du centre de l'Univers. Ces postulats sont à la base d'une cosmologie concernant la Terre-jeune<sup>3</sup>.

<sup>3</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Il existe plusieurs propositions concernant l'origine de l'Univers et de la Terre par exemple : (a) la proposition du Big Bang fondée sur l'évolutionnisme et l'athéisme ; (b) et la proposition créationniste. Dans cette dernière, plusieurs hypothèses ont été proposées : (i) l'hypothèse de la Terre ancienne qui s'harmonise avec l'évolutionnisme, puisqu'elle suppose que Dieu l'a faite il y a des millions d'années et a ensuite Il a créé tout ce qui s'y trouve en six jours ; (ii) l'hypothèse de la Terre mature, qui affirme que Dieu l'a faite en six jours, mais avec les caractéristiques de « la vieillesse » ou de « la maturité », comme Adam ; (iii) et l'hypothèse la Terre jeune ou récente, qui est celle qui est d'accord avec les Écritures, puisqu'elles affirment que la Terre a été créée en six jours, comme le décrit le chapitre 1 du livre de Genèse, et qu'elle a uniquement six mille ans et non des millions d'années.

Le premier postulat, nous l'avons déjà expliqué ci-dessus, et le troisième, nous l'étudierons plus tard. Regardons le deuxième postulat; celui-ci est surprenant, car il parle de frontières dans l'univers face à l'approche qu'il est infini de manière chaotique. Dans ce point, nous devons apporter des précisions dès le début. Humphreys (2010) affirme que le concept de l'univers infini a été soulevé par la « théorie » du Big Bang, qui stipule qu'il n'y a pas de centre, que la matière est éternelle et est infiniment dispersée dans tout l'Univers, par conséquent, aucun contrôle n'existe ou de Créateur.

La Bible dit exactement le contraire, car Dieu est le Créateur de tout, Il a fait les Cieux et la Terre ; et comme nous l'avons vu dans les pages précédentes, il y a plusieurs Cieux : Les Cieux de l'espace interstellaire (le Premier Ciel fait le jour 2), les Cieux des Cieux (le Second Ciel fait le premier jour) et le Troisième Ciel qui sont plus des Cieux lesquels sont la demeure de Dieu. Maintenant, en tenant compte de cela, Humphreys (2010) affirme que ce Premier Ciel ou espace interstellaire, où se trouvent les galaxies, a une frontière qui ne signifie pas qu'il y a une fermeture et que l'univers s'arrête là, car certainement les autres Cieux continuent. Lorsque nous parlons d'une frontière, nous faisons simplement référence à une limite d'espace, tout comme un pays ou une ville a une frontière et qu'un autre pays ou une autre ville suit. Dans le cas de l'univers, le Premier Ciel a pour limite fixée par Dieu ce que Genèse 1.7 appelle « les eaux qui sont au-dessus de l'étendue » ; et le Psaume 148.4 appelle : « eaux qui êtes au-dessus des cieux » ; comparons les deux versets :

Tableau 17

Comparaison entre Genèse 1.7 et Psaume 148.4

| GENÈSE 1.7                                           | PSAUME 148.4                                 |
|------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| Et Dieu fit l'étendue, et il sépara les eaux qui     | Louez-le, cieux des cieux, Et vous, eaux qui |
| sont au-dessous de l'étendue d'avec <b>les eaux</b>  | êtes au-dessus des cieux !                   |
| <b>qui sont au-dessus de l'étendue</b> . Et cela fut |                                              |
| ainsi.                                               |                                              |
|                                                      |                                              |

Dans le Psaume 148.4, on peut explicitement voir que les eaux au-dessus de l'étendue (le Premier Ciel ou l'espace interstellaire) sont la frontière avec les Cieux des Cieux qui sont le deuxième Ciel où se trouvent les anges que le prophète Ézéchiel a vus, comme nous le démontrerons plus tard. En effet, ce qui précède est d'accord avec notre Dieu d'ordre, d'harmonie, de puissance et de souveraineté qui a établi des décrets, des ordonnances, des commandements et des lois dans la création (Ésaïe 44.7).

Dans le chapitre 1 du livre d'Ézéchiel, le prophète décrit une scène dans laquelle il y a des créatures vivantes ou des chérubins, puis une expansion apparaît. Lisons le verset 1 : « La trentième année, le cinquième jour du quatrième mois, comme j'étais parmi les captifs du fleuve du Kebar, les cieux [שַׁמֵּיֵב shâmayim] s'ouvrirent [תַּהַ pâthach], et j'eus des visions divines. »

Ces Cieux qui étaient largement ouverts correspondent à l'espace interstellaire et au deuxième Ciel dans lequel le prophète a perçu les visions ; lisons Ézéchiel 1.22-26 (DBY) :

- <sup>22</sup> Et au-dessus des têtes de l'animal, il y avait la ressemblance d'une **étendue רְקּיִּעֵּ râqîya'**], comme l'apparence d'un cristal terrible étendu [נְּשָׁה nâṭâh] sur leurs têtes, en haut.
- <sup>23</sup> Et au-dessous de l'étendue, leurs ailes se tenaient droites, l'une vers l'autre : chacun en avait deux, qui couvraient leur corps, d'un côté, et chacun en avait deux, qui couvraient leur corps, de l'autre coté.
- <sup>24</sup> Et j'entendis le bruit de leurs ailes quand ils volaient, comme le bruit de grandes eaux, comme la voix du Tout-puissant, un bruit tumultueux comme le bruit d'une armée. Quand ils s'arrêtaient, ils abaissaient leurs ailes ;
- <sup>25</sup> et il y avait une voix au-dessus de **l'étendue [יְקּיעֵ**] qui était sur leurs têtes : quand ils s'arrêtaient, ils abaissaient leurs ailes.
- <sup>26</sup>Et au-dessus de l'étendue [רְקִיען] râqîya'] qui était sur leurs têtes, il y avait comme l'aspect d'une pierre de saphir, la ressemblance d'un trône; et, sur la ressemblance du trône, une ressemblance comme l'aspect d'un homme, dessus, en haut.

Cette étendue au-dessus des chérubins est le Troisième Ciel, car il est dit qu'il y avait le trône de Dieu qui ressemblait à une pierre de saphir. À travers l'apôtre Paul, nous savons que le Troisième Ciel est la demeure de Dieu, car il dit que c'est le Paradis. Lisons 2 Corinthiens 12.2 - 4:

- <sup>2</sup> Je connais un homme en Christ qui fut, il y a quatorze ans, ravi **jusqu'au troisième ciel** (si ce fut dans son corps je ne sais, si ce fut hors de son corps je ne sais, Dieu le sait).
- <sup>3</sup> Et je sais que cet homme (si ce fut dans son corps ou sans son corps, je ne sais, Dieu le sait)
- <sup>4</sup> **fut enlevé dans le paradis**, et qu'il entendit des paroles merveilleuses qu'il n'est pas permis à un homme d'exprimer.

Or, par Apocalypse 4.6, nous savons qu'en face de ce trône il y a une mer de verre qui semble correspondre à l'étendue qu'Ézéchiel a vue, parce qu'au-dessus d'elle se trouve le trône de Dieu : « <sup>6</sup> Il y a encore devant le trône comme une mer de verre, semblable à du cristal. Au milieu du trône et autour du trône, il y a quatre êtres vivants remplis d'yeux devant et derrière. » (Apocalypse 4.6).

D'après la description d'Ézéchiel au chapitre 1, il paraîtrait que le Second Ciel (les Cieux des Cieux), c'était l'espace de tous les anges ; et le Troisième Ciel est le trône de Dieu où se trouve la Nouvelle Jérusalem, la Cité céleste. Quand nous partirons dans

l'Enlèvement, nous traverserons le Premier Ciel, qui est tout l'espace interstellaire où se trouvent les galaxies ; nous traverserons les eaux au-dessus de l'étendue qui ce Ciel ; puis, nous arriverons au Second Ciel, les Cieux des Cieux, jusqu'à ce que nous arrivions au Troisième Ciel, à la demeure de Dieu, à la Nouvelle Jérusalem. Ce sera un voyage extraordinaire.

#### 10.2.2 La Terre et la Voie lactée comme centre de l'univers

Les évolutionnistes qui soutiennent la fausse « théorie » du Big Bang ont affirmé que tout a été fait par lui-même, soudainement et par hasard, en reniant le Créateur. Par conséquent, notre galaxie, la Voie lactée et notre planète Terre sont au milieu d'autres galaxies, comme si elles étaient « perdues ».

Cependant, la recherche a montré que ce n'est pas le cas. Au contraire, il y a une centralité de notre galaxie par rapport aux autres dans l'univers. Humphreys (2002) dans son article « Our galaxy is the center of the universe, 'quantized' redshifts show »<sup>4</sup> déclare :

According to Hubble's law, redshifts are proportional to the distances of the galaxies from us. Then it would be the distances themselves that fall into groups. That would mean the galaxies tend to be grouped into (conceptual) spherical shells concentric around our home galaxy, the Milky Way<sup>5</sup>.

Dans le point précédent, nous avons soulevé un troisième postulat de Humphreys (2010) selon lequel la Terre est proche du centre de l'univers; ce qui est quelque peu surprenant. Lisons la déclaration de cet auteur (2010, p. 45): « That is, the distribution of stars and galaxies in "the biblical cosmos has a clearly-defined edge and a center. Moreover the earth would be, on a cosmological scale of distances, near the center. »<sup>6</sup>

Dans la première création, Dieu a établi que la Voie lactée, notre galaxie, était le centre de l'univers et en elle, la Terre était le centre, parce qu'elle occupe une place spéciale dès le début et l'aura à la fin, lorsque Dieu fera la nouvelle création; comme nous l'avons

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> "Notre galaxie est le centre de l'Univers, les redshifts quantifiés le prouvent", en Journal of Creation 16 (2): 95–104, August 2002. <a href="https://creation.com/our-galaxy-is-the-centre-of-the-universe-quantized-redshifts-show">https://creation.com/our-galaxy-is-the-centre-of-the-universe-quantized-redshifts-show</a>

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> « Selon la loi de Hubble, les décalages vers le rouge sont proportionnels aux distances entre les galaxies et nous. Ensuite, ce seraient les distances elles-mêmes qui tomberaient en groupes. Cela signifierait que les galaxies ont tendance à être regroupées en coquilles sphériques (conceptuelles) concentriques autour de notre galaxie d'origine, la Voie lactée. » (Traduction par les auteurs).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> « C'est-à-dire que la distribution des étoiles et des galaxies dans le cosmos biblique a un bord clairement défini et un centre. De plus, la terre serait, à l'échelle cosmologique des distances, proche du centre. » (Traduction par les auteurs).

vu au chapitre 1 de ce livre. Rappelons-nous que dans Genèse 1.1, la création des Cieux et de la Terre est mentionnée, aucune autre planète n'est mentionnée; et finalement, dans Apocalypse 21.1, Jean donne de nouveau la priorité à notre planète, lorsqu'il parle de la nouvelle création, rappelant le verset 1 de Genèse 1.

Humphreys (2002, p. 100) déclare ce qui suit :

To name this idea, let's elevate the word 'galactocentric' above its humble use in section 4, which was merely to describe a frame of reference. Let's use the word to describe the universe itself. That is, we live in a *galactocentric cosmos*—a universe that has a unique geometric center very near our own home galaxy, the Milky Way<sup>7</sup>

Les preuves de l'auteur à l'appui de cette affirmation du cosmos galactique, concernant la Voie lactée, sont les suivantes (Humphreys, 2002, pp. 100-102) :

- (a) Notre galaxie est essentiellement au centre du cosmos, mais pas au repos par rapport à celui-ci ; par conséquent, il ne s'agit pas d'un géocentrisme qui aurait la Terre au centre exact et immobile par rapport à elle.
- (b) Dieu lui-même établit la centralité de la Terre dès le commencement ; dans le livre de Genèse chapitre 1 verset 1, il est dit que le Seigneur l'a fait avant le Soleil, la Lune et les étoiles. Il indique également que ceux-ci ont été créés pour le bénéfice de la Terre. Humphreys déclare :

First, the Bible declares the uniqueness and centrality of our home planet. It mentions the Earth *first* in Genesis 1:1, on Day 1—long before it mentions the Sun, Moon and stars over a dozen verses later, on the fourth day. Genesis 1:6–10 locates the Earth *'in the midst'* of all the matter of the cosmos, as I explained in *Starlight and Time*. In Genesis 1:14–15, God says the host of the heavens exists for the benefit of those on the Earth. So it is not man who imagines himself 'at a Ap 4: 6commanding position at the center of the universe', but God who says we are there. It is heartening to see the evidence once again supporting what Scripture says.<sup>8</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> "Pour nommer cette idée, élevons le mot « galactocentrique » au-dessus de son humble utilisation dans la section 4, qui était simplement pour décrire un cadre de référence. Utilisons le mot pour décrire l'univers lui-même. C'est-à-dire que nous vivons dans un *cosmos galactocentrique*, un univers qui a un centre géométrique unique très proche de notre propre galaxie, la Voie lactée. » (Traduction par les auteurs).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> « Tout d'abord, la Bible déclare l'unicité et la centralité de notre planète. Il mentionne la Terre pour la *première fois* dans Genèse 1.1, le premier jour, bien avant qu'il ne mentionne le Soleil, la Lune et les étoiles plus d'une douzaine de versets plus tard, le quatrième jour. Genèse 1.6-10 situe la Terre « *au milieu* » de

- (c) Dieu n'a pas rapproché le Soleil du centre de la Voie lactée, parce que les épais nuages d'étoiles, de poussière et de gaz (à l'exception des supernovae), qui sont près du centre de la Voie lactée, nous auraient permis de voir seulement quelques années-lumière dans le cosmos. Cependant, Dieu nous a mis dans une position optimale, pas sur le bord le plus extérieur où la Voie lactée serait sombre, mais assez loin pour voir clairement les hauteurs des Cieux. Cela nous permet d'observer des galaxies qui se trouvent à des millions d'années-lumière, de sorte que nous apprécions la grandeur des voies et des pensées de Dieu, comme le souligne Ésaïe 55.9.
- (d) Dieu a conçu des caractéristiques spéciales pour la position du Soleil dans la Voie lactée, créant un environnement idéal; dans sa partie intérieure, il y a beaucoup d'activité avec de nombreuses supernovae. Le Soleil a une orbite assez circulaire qui maintient la Terre à une distance considérable de la partie centrale dangereuse. En fait, le Soleil est à une distance optimale du centre galactique, appelée rayon de corotation. Humphreys (2002, p. 102) déclare que :

Only here does a star's orbital speed match that of the spiral arms—otherwise, the Sun would cross the arms too often and be exposed to other supernovæ. Another design feature is that the Sun orbits almost parallel to the galactic plane—otherwise, crossing this plane could be disruptive.<sup>9</sup>

(e) Les galaxies ont tendance à se regrouper en couches sphériques concentriques autour de notre galaxie, la Voie lactée ; comme on peut le voir ci-dessous :

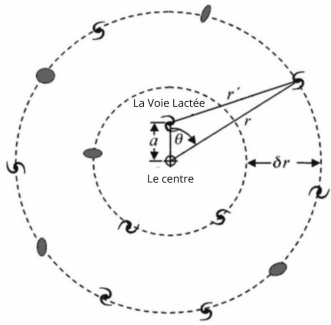
#### Figure 16

#### La Voie lactée

toute la matière du cosmos, comme je l'ai expliqué dans *Starlight and Time*. Dans Genèse 1.14-15, Dieu dit que l'armée des cieux existe pour le bien de ceux qui sont sur la terre. Ce n'est donc pas l'homme qui s'imagine « à une position dominante au centre de l'univers », mais Dieu qui dit que nous y sommes. Il est réconfortant de voir les preuves une fois de plus à l'appui de ce que dit l'Écriture. » (Traduction par les auteurs).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ce n'est qu'ici que la vitesse orbitale d'une étoile correspond à celle des bras spiraux – sinon, le Soleil traverserait trop souvent les bras et serait exposé à d'autres supernovae. Une autre caractéristique de conception est que le Soleil orbite presque parallèlement sur le plan galactique, sinon le croisement de ce plan pourrait être perturbateur. » (Traduction par les auteurs).

Le Royaume Éternel Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement



Note: Humphreys (2002, p. 99. Traduction par les auteurs).

Nous considérons que lorsque Dieu a fait la création, la Terre était au centre de l'univers, mais qu'elle s'est déplacée en raison de l'entrée du péché en elle et dans cet univers, parce que la loi du péché et de la mort est entrée à la création et elle a commencé à être sous l'esclavage de la corruption. Par exemple, la Terre et ce qui s'y trouve sont devenus dépendants de la lumière du soleil, ce qui n'était pas le cas avant le péché, puisque le Soleil a été créé par Dieu après la lumière et les plantes.

Un autre argument est que le Déluge a causé une catastrophe sur Terre et aurait également pu la faire se déplacer. Il existe des preuves bibliques que les jugements de Dieu en sont la cause ; lisons Ésaïe 13.13 (DBY) : « C'est pourquoi je ferai trembler les cieux, et la terre sera ébranlée [מָּלְי râ'ash] (מִּלְי min : de] de sa place [מִלְּי mâqôm], par la fureur de l'Éternel des armées et au jour de l'ardeur de sa colère. »

Le prophète fait référence au jugement de sept ans de la Tribulation. Cependant, dans le premier jugement mondial du Déluge, les Écritures disent que les sources du grand abîme se sont rompues (Genèse 7.11. DBY) et cela s'est produit partout sur la Terre, ce qui signifie qu'il y a eu de terribles méga-tremblements de terre et tsunamis et que cela a dû avoir des conséquences sur la position de la planète (voir chapitre 1).

## 10.3 La nouvelle création

Nous avons fait cette description détaillée de la première création à partir du chapitre 1 de Genèse, car Dieu rétablira toutes choses à ce qu'elles étaient au commencement et les ramènera à leurs conditions originelles, sans péché et sans mort. Une autre raison est que le Seigneur a établi des lois inviolables dans l'Univers, comme nous l'avons vu au début de ce chapitre. Le diable voulait nuire à la création en tentant Adam et à la femme et en les conduisant au péché. En acceptant le péché, l'homme a fait entrer le péché et la mort dans toute la création, causant de terribles dégâts.

Cependant, la création que Dieu fera sera meilleure, parce qu'il n'y aura plus de péché. Après le Royaume Millénaire, Satan sera jeté dans l'étang de feu avec les démons et tous les pécheurs. Il y aura une purification totale que le Seigneur accomplira par le feu, comme le dit 2 Pierre 3.7 : « ... tandis que, par la même parole, les cieux et la terre d'à présent sont gardés et réservés pour le feu, pour le jour du jugement et de la ruine des hommes impies. »

L'apôtre ajoute que tous les éléments seront brûlés et fondus pour que Dieu forme ensuite les nouveaux cieux et la nouvelle terre ; lisons 2 Pierre 3.10-13 :

- <sup>10</sup> Le jour du Seigneur viendra comme un voleur ; en ce jour, les cieux passeront avec fracas, les éléments embrasés se dissoudront, et la terre avec les œuvres qu'elle renferme sera consumée.
- <sup>11</sup> Puisque donc toutes ces choses doivent se dissoudre, quelles ne doivent pas être la sainteté de votre conduite et votre piété,
- $^{12}$ tandis que vous attendez et hâtez l'avènement du jour de Dieu, à cause duquel les cieux enflammés se dissoudront et les éléments embrasés se fondront!
- <sup>13</sup> Mais nous attendons, selon sa promesse, de nouveaux cieux et une nouvelle terre, où la justice habitera.

La nouvelle création sera meilleure, parce qu'elle réalisera le plan de Dieu et tous ses desseins entravés par le péché et la mort. Elle sera meilleure, car toute la création louera Dieu, les adorateurs comme des rivières devant Lui se prosterneront, sur son trône, dans la gloire et la majesté. Le Roi sera exalté pour toujours et à jamais, de génération en génération.

La création des Nouveaux Cieux et de la Nouvelle Terre se trouve dans plusieurs passages de l'Écriture, en plus de celui cité de 1 Pierre 3.13. Voyons :

Ésaïe 65.

Dans ce passage puissant, le Seigneur nous parle par l'intermédiaire du prophète ; lisons les versets 17-19 :

- <sup>17</sup> Car **je vais créer de nouveaux cieux Et une nouvelle terre** ; On ne se rappellera plus les choses passées, Elles ne reviendront plus à l'esprit.
- <sup>18</sup> Réjouissez-vous plutôt et soyez à toujours dans l'allégresse, A cause de ce que je vais créer ; Car je vais créer Jérusalem pour l'allégresse, Et son peuple pour la joie.
- <sup>19</sup> Je ferai de Jérusalem mon allégresse, Et de mon peuple ma joie ; On n'y entendra plus Le bruit des pleurs et le bruit des cris.

Quand le Seigneur dit que des « choses passées » il n'y aura plus de souvenirs ni de pensées, Il fait référence à la première création qui n'existera plus parce que nous vivrons éternellement dans les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre. Au verset 18, il est question de la joie et de l'allégresse que nous aurons pour l'éternité lorsque nous pourrons profiter de la présence de Dieu et de sa création. Cette joie sera réciproque, puisque Dieu l'aura aussi, car ses enfants le glorifieront pour toujours. Dans les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre, il n'y aura plus jamais de pleurs ni de cris.

Lisons d'autres caractéristiques de la nouvelle création dans Ésaïe 65.23-25 :

- <sup>23</sup> Ils ne travailleront pas en vain, Et ils n'auront pas des enfants pour les voir périr ; Car ils formeront une race bénie de l'Éternel, Et leurs enfants seront avec eux.
- <sup>24</sup> Avant qu'ils m'invoquent, je répondrai ; Avant qu'ils aient cessé de parler, j'exaucerai.
- <sup>25</sup> Le loup et l'agneau paîtront ensemble, Le lion, comme le bœuf, mangera de la paille, Et le serpent aura la poussière pour nourriture. Il ne se fera ni tort ni dommage Sur toute ma montagne sainte, Dit l'Éternel.

La création sera libérée de l'esclavage de la corruption et de la vanité, de l'éphémère, des douleurs de l'enfantement, des gémissements (Romains 8.21-22). Il n'y aura donc rien en vain ; le Seigneur dit que nous ne travaillerons plus jamais en vain. Il déclare aussi que nous n'aurons plus d'enfants pour la malédiction, pour les voir périr, car tous nos descendants seront bénis ; ils seront saints, éternels, purs, sans péché, sans mort, ils seront la postérité bénie de Jéhovah qui peuplera les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre.

Le Seigneur affirme également que la communication avec Lui sera directe, comme lorsque sa voix traversait le jardin, car nous serons en sa présence physique. Quand Il dit « Avant qu'ils m'invoquent, je répondrai » (Ésaïe 65.24), les termes utilisés en hébreu sont les suivants :

| avant        | [que] | m'invoquent      | Je             | Répondre           |
|--------------|-------|------------------|----------------|--------------------|
| עֶּרֶם Terem |       | קָרָא qârâ'      | אָנִי 'ănîy    | 'ânâh עָנָה        |
| לֶרֶם־ ţerem |       | יקָרָאוּ yiqrā'ū | וְאָנְי wa'ănî | אָעֲנֵה<br>'e'ĕneh |

Les deux parties de ce verset 24 sont parallèles et disent la même chose, car la première partie du verset est répétée lorsqu'il est dit : « Avant qu'ils aient cessé de parler, j'exaucerai. »

Le verset 25 décrit comment les animaux de la nouvelle création seront en parfaite harmonie. Il n'y aura pas d'animaux carnivores, leur souffrance finira. C'est une réitération de ce qu'on lit dans Ésaïe 11.5-9 (OST) :

Notez les coïncidences entre ce passage et celui d'Ésaïe 65.23 - 15 se référant à la Nouvelle Terre et aux Nouveaux Cieux ; voyons :

Tableau 18

Coïncidences entre Ésaïe 65.23-25 et Ésaïe 11.6-9

| THÈME                                            | ESAÏE 65 (SG21)                                                                                                                                                                  | ESAÏE 11 (OST)                                                                                                                                                                                    |
|--------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| La descendance<br>sainte                         | Verset 23 : « <sup>23</sup> ils n'auront<br>pas des enfants pour les voir<br>périr ; Car ils formeront une<br>race bénie de l'Éternel, Et<br>leurs enfants seront avec<br>eux. » | Verset 6b : « et un enfant<br>les conduira. »<br>Verset 8 : « L'enfant qu'on<br>allaite s'ébattra près du<br>trou de l'aspic, et l'enfant<br>sevré étendra la main sur le<br>trou de la vipère. » |
| Des animaux en<br>harmonie                       | Verset 25 : « Le loup et l'agneau paîtront ensemble, Le lion, comme le bœuf, mangera de la paille, Et le serpent aura la poussière pour nourriture »                             | Verset 6a: « Le loup<br>habitera avec l'agneau, et<br>le léopard gîtera avec le<br>chevreau; le veau, le lion<br>et le bétail qu'on<br>engraisse, seront<br>ensemble »                            |
| Promesse que cette<br>harmonie sera<br>éternelle | Verset 25b : « Il ne se fera ni<br>tort ni dommage Sur toute ma<br>montagne sainte, Dit l'Éternel.<br>»                                                                          | Verset 9a : « On ne fera<br>point de mal, et on ne<br>détruira point, sur toute ma<br>montagne sainte »                                                                                           |

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> La justice sera la ceinture de ses reins, et la vérité sera la ceinture de ses flancs.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Le loup habitera avec l'agneau, et le léopard gîtera avec le chevreau ; le veau, le lion et le bétail qu'on engraisse, seront ensemble, et un enfant les conduira.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> La génisse paîtra avec l'ourse ; leurs petits gîteront ensemble, et le lion mangera du fourrage comme le bœuf.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> L'enfant qu'on allaite s'ébattra près du trou de l'aspic, et l'enfant sevré étendra la main sur le trou de la vipère.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> On ne fera point de mal, et on ne détruira point, sur toute ma montagne sainte ; car la terre sera remplie de la connaissance de l'Éternel, comme le fond de la mer des eaux qui le couvrent.

#### - Ésaïe 66

Au verset 22, le Seigneur parle une fois de plus de la nouvelle création lorsqu'Il dit (SG21) : «<sup>22</sup> En effet, le nouveau ciel et la nouvelle terre que je vais créer subsisteront devant moi, déclare l'Eternel. De la même manière, votre descendance et votre nom subsisteront. » Il est frappant de voir comment Dieu reconnecte les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre avec la descendance éternellement multipliée, car c'est pour celle-ci que Dieu les fera. De cette manière, l'humanité et la création elle-même accompliront le but pour lequel le Seigneur les a faits, c'est-à-dire, pour Lui donner gloire et louange éternellement et pour toujours.

# - Apocalypse 21

Dans le dernier livre de la Bible, la Parole puissante de Dieu, la seule révélation qu'il a donnée aux hommes pour qu'ils le connaissent, la nouvelle création a été écrite comme un témoignage vivant de la fidélité de Dieu, de sa vérité, de sa toute-puissance. Lisons Apocalypse 21.1-5 :

# <sup>1</sup> Puis je vis un nouveau ciel et une nouvelle terre ; car le premier ciel et la première terre avaient disparu, et la mer n'était plus.

- <sup>2</sup> Et je vis descendre du ciel, d'auprès de Dieu, la ville sainte, la nouvelle Jérusalem, préparée comme une épouse qui s'est parée pour son époux.
- <sup>3</sup> Et j'entendis du trône une forte voix qui disait : Voici le tabernacle de Dieu avec les hommes ! Il habitera avec eux, et ils seront son peuple, et Dieu lui-même sera avec eux.
- <sup>4</sup> Il essuiera toute larme de leurs yeux, et la mort ne sera plus, et il n'y aura plus ni deuil, ni cri, ni douleur, **car les premières choses ont disparu.**
- <sup>5</sup> Et celui qui était assis sur le trône dit : Voici, **je fais toutes choses nouvelles.** Et il dit : Écris ; car ces paroles sont certaines et véritables.

Quand Jean dit que le premier ciel et la première Terre ont disparu, il fait référence à la première création avec tout ce qui s'y trouve, y compris la mer. C'est pourquoi l'apôtre dit que la mer n'existait plus. Nous parlons ici de la Terre et de l'expansion sous les eaux qui a été appelée « cieux » et que nous avons nommée « premier ciel » ou espace interstellaire. Selon Humphreys (2010, p. 62), ce n'est pas un vide ou un volume dénué de tout, car s'il en était ainsi, le premier ciel ne pourrait pas s'étendre ou se déplier comme un rideau ou une tente pour y habiter, comme la Bible le décrit (És 40.22), ni de rouler comme un rouleau (És 34.4 ; Ap 6.14). Cet auteur mentionne plusieurs événements que la Bible applique aux cieux ; voyons (Humphreys, 2010, pp. 62-63) :

(a) Les cieux peuvent être déchirés ou coupés.

#### Ésaïe 64.1-4 dit :

- (63:19b) Oh! si tu déchirais [קרע  $q\hat{a}ra'$ : couper] les cieux, et si tu descendais, Les montagnes s'ébranleraient devant toi,
- <sup>2</sup> (64:1) Comme s'allume un feu de bois sec, Comme s'évapore l'eau qui bouillonne ; Tes ennemis connaîtraient ton nom, Et les nations trembleraient devant toi.
- <sup>3</sup> (64:2) Lorsque tu fis des prodiges que nous n'attendions pas, Tu descendis, et les montagnes s'ébranlèrent devant toi.
- <sup>4</sup> (64:3) Jamais on n'a appris ni entendu dire, Et jamais l'oeil n'a vu qu'un autre dieu que toi Fît de telles choses pour ceux qui se confient en lui.

L'image projetée par le passage est que Dieu brise les Cieux, c'est-à-dire l'espace interstellaire pour descendre sur Terre. Et c'est certainement ce qui se passera lors de l'Enlèvement de l'Église, lorsque le Seigneur Jésus-Christ descendra dans cet espace pour recevoir l'épouse, les enfants glorifiés de Dieu.

(b) Les cieux peuvent vieillir et être changés comme un vêtement.

Dans le Psaume 102.26-27, il est dit (OST):

<sup>26</sup> Tu as jadis fondé la terre, et **les cieux** sont l'ouvrage de tes mains. <sup>27</sup> Ils périront, mais toi tu subsisteras ; **ils vieilliront tous comme un vêtement ; tu les changeras comme un habit, et ils seront changés.** 

Le psalmiste décrit comment la première création passera pour être changée par la nouvelle création.

(c) Les cieux peuvent être ébranlés, agités.

Nous le trouvons dans plusieurs versets de l'Ancien Testament et du Nouveau Testament ; voyons :

- Ésaïe 13.13 « C'est pourquoi **j'ébranlerai les cieux**, Et la terre sera secouée sur sa base, Par la colère de l'Éternel des armées, Au jour de son ardente fureur. »
- Aggée 2.6 : « Car ainsi parle l'Éternel des armées : Encore un peu de temps, Et j'ébranlerai les cieux et la terre, La mer et le sec... »
- Hébreux 12.26 : « lui, dont la voix alors ébranla la terre, et qui maintenant a fait cette promesse : Une fois encore **j'ébranlerai non seulement la terre, mais aussi le ciel.** »

Notez que la même action d'ébranler, de secouer ou de bouger s'applique en même temps au Ciel et à la Terre, qui possède du volume.

(d) Les cieux peuvent être brûlés.

Nous lisons ceci dans 2 Pierre 3.10 : « Le jour du Seigneur viendra comme un voleur ; en ce jour, les cieux passeront avec fracas, les éléments embrasés se dissoudront, et la terre avec les œuvres qu'elle renferme sera consumée. »

(e) Les cieux peuvent être enroulés comme un rouleau.

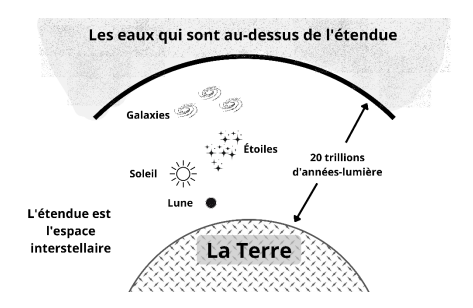
Nous le trouvons dans Ésaïe 34.4 et Apocalypse 6.14 ; lisons les deux versets :

<sup>4</sup> Toute l'armée des cieux se fondra, les cieux seront roulés comme un livre, et toute leur armée tombera, comme tombe la feuille de la vigne, comme la feuille morte du figuier. (És 34. OST). <sup>14</sup> Le ciel se retira comme un livre qu'on roule ; et toutes les montagnes et les îles furent remuées de leurs places. (Ap 6).

Sur la base des versets ci-dessus, Humphreys (2010, pp.50-51) déclare que l'espace luimême est une sorte de matériau ; et déclare que les clés de la physique suggèrent qu'il pourrait s'agir d'un solide élastique, ce qui expliquerait les mots utilisés dans la Bible pour le décrire comme le mot hébreu raç (râqîya'), signifiant « étendue ou surface étendue », traduit par « l'étendue » dans les Psaumes 19.1 et 150.1 dans la version Louis Segond. Ce terme hébreu est traduit dans la version grecque de l'Ancien Testament, la Septante, par στερέωμα (stereōma) qui fait référence à « quelque chose établie ».

Figure 17

L'Univers selon la Genèse chapitre 1.



Note: Humphreys (2010, p. 52. Traduction par les auteurs).

Il y a des liens et des parallèles entre les passages de l'Écriture qui décrivent la nouvelle création et ceux se référant à la première. Il s'agit des chapitres 1 et 2 de Genèse, des chapitres 65 et 66 d'Ésaïe, du chapitre 19 de Matthieu, du chapitre 1 de Jean et des chapitres 21 et 22 de l'Apocalypse ; regardons les relations :

Le chapitre 1 de la Genèse décrit la première création des cieux et de la Terre et commence par l'expression « Au commencement » (Ge 1.1) ; au chapitre 2, il apparaît l'arbre de vie et le fleuve, qui sortait d'Éden et qui arrosait le jardin (Ge 2.9-10). Dans Ésaïe 65.17 et 66.22, la nouvelle création des cieux et de la Terre est présentée. Ensuite, dans Matthieu 19.28, le Seigneur Jésus-Christ s'y réfère par le terme « Régénération » (DBY)¹⁰ (gr. Παλιγγενεσία, paligénèse) et spécifie ce que nous aurons sur la Nouvelle Terre (la descendance, la Terre et le gouvernement éternels), comme nous l'avons vu au chapitre 9 de ce livre sur le Royaume Éternel.

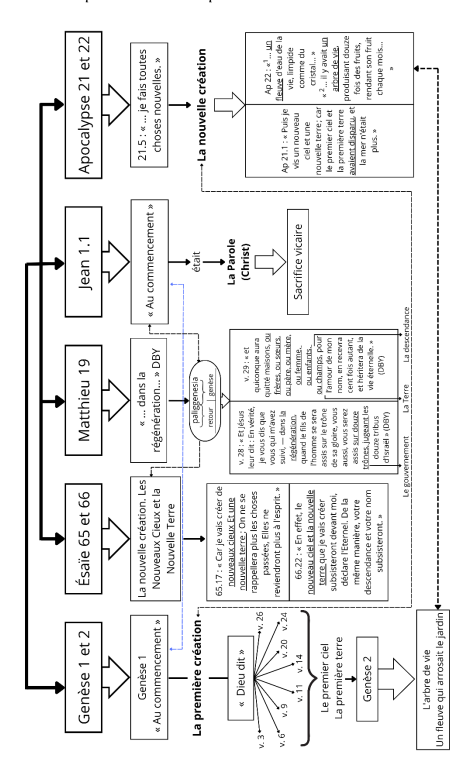
Dans Jean 1.1, nous trouvons la même expression de Genèse 1.1, « Au commencement » se référant au Seigneur Jésus-Christ, la Parole, qui apparaît dans l'expression « Et Dieu dit » (Ge 1.3). Ce que Jean explique, c'est que celui qui s'est incarné, le Christ, est la même personne qui a dit : « Que la lumière soit », « Que les eaux d'au-dessous du ciel se rassemblent », « Qu'il y ait une étendue », « Que la terre produise ». Jésus est celui qui a parlé, commandé, donné la Parole et décrété dans le chapitre 1 du livre de Genèse, pour créer toutes choses (Jn 1.14).

 $<sup>^{10}</sup>$  Les versions Louis Segond (LSG) et Louis Segond 21 (S21) utilisent le mot « renouvellement ».

Dans Apocalypse 21.1, Jean dit qu'il a vu un Nouveau Ciel et une Nouvelle Terre. Il fait une référence à la première création de Genèse 1 quand il dit : « ... car le premier ciel et la première terre avaient disparu, et la mer n'était plus. » (Ap 21.1) ; et l'arbre de vie et le fleuve d'eau de la vie sont également mentionnés (Ap 22.1-2).

Figure 18

Connexions et parallèles entre la première création et la nouvelle création.



#### 10.4 La loi d'expansion

Lorsque Dieu a créé l'Univers, les Cieux et la Terre, Il a placé une loi que nous appelons ici la « Loi de l'Expansion ou de l'Extension », qui opère par la Loi de l'Esprit de Vie en Jésus-Christ. Le but de la loi de l'expansion était lié à la descendance éternelle que Dieu a donnée à Adam et à sa femme lorsqu'Il leur a donné les décrets de l'Alliance Édénique d'être féconds, de multiplier et de remplir la Terre. Avant d'expliquer la loi de l'expansion ou de l'extension, il nous faut examiner les décrets divins de cette alliance et la manière dont la désobéissance a introduit la loi du péché et de la mort dans toute la descendance, comme il est certifié au chapitre 5, de telle sorte que cette loi a tout interrompu.

### 10.4.1 Les décrets divins dans la première création et dans l'Alliance Édénique

Au début de ce chapitre, nous avons donné les raisons pour lesquelles Dieu fera la nouvelle création, et l'une d'entre elles est qu'Il a établi des lois inviolables, liées aux décrets divins qui, parce qu'ils sont la Parole de Dieu, doivent être accomplis. Lisons les versets suivants de Genèse 1 où l'on voit ces décrets dans les expressions « dit » ou « disant » :

#### Tableau 19

Les décrets divins dans la première création et dans l'Alliance Édénique

- <sup>3</sup> **Et Dieu dit :** Que la lumière soit, et la lumière fut.
- <sup>6</sup> **Dieu dit :** Qu'il y ait une étendue entre les eaux, et qu'elle sépare les eaux d'avec les eaux.
- <sup>9</sup> **Dieu dit** : Que les eaux qui sont au-dessous du ciel se rassemblent en un seul lieu, et que le sec paraisse. Et cela fut ainsi.
- <sup>11</sup> **Puis Dieu dit**: Que la terre produise de la verdure, de l'herbe portant de la semence, des arbres fruitiers donnant du fruit selon leur espèce et ayant en eux leur semence sur la terre. Et cela fut ainsi.
- <sup>14</sup> **Dieu dit**: Qu'il y ait des luminaires dans l'étendue du ciel, pour séparer le jour d'avec la nuit; que ce soient des signes pour marquer les époques, les jours et les années.
- <sup>20</sup> Dieu dit : Que les eaux produisent en abondance des animaux vivants, et que des oiseaux volent sur la terre vers l'étendue du ciel.
- <sup>22</sup> **Dieu les bénit, en disant :** Soyez féconds, multipliez, remplissez les eaux des mers, et que les oiseaux multiplient sur la terre.

<sup>24</sup> Dieu dit : Que la terre produise des animaux vivants selon leur espèce, du bétail, des reptiles et des animaux terrestres, selon leur espèce. Et cela fut ainsi.

<sup>26</sup> Puis Dieu dit : Faisons l'homme à notre image, selon notre ressemblance, et qu'il domine sur les poissons de la mer, sur les oiseaux du ciel, sur le bétail, sur toute la terre, et sur tous les reptiles qui rampent sur la terre.

Le terme « dit » apparaît neuf fois dans les versets que nous avons lus. Ce terme correspond à la Parole de Dieu par laquelle II a créé l'Univers comme le dit Hébreux 11.3. C'étaient des décrets créateurs du Seigneur. Chaque fois qu'Il a annoncé le mot « dit », un acte créateur a eu lieu et ensuite II l'a nommé, car Il a dit « Dieu appela » (Genèse 1.5, 8, 10)

Sur la base de ce qui précède, nous pouvons interpréter que lorsque dans Genèse 11.28 nous lisons : « Et Dieu leur dit », Dieu donnait un décret, une Parole inébranlable. Le terme en hébreu est אַמֵּר ('âmar) et il apparaît dans les neuf versets que nous lisons.

La preuve que Dieu énonçait des décrets divins se trouve dans Job 38.4 - 10 ; lisons :

- <sup>4</sup> Où étais-tu **quand je fondais la terre ?** Dis-le, si tu as de l'intelligence.
- <sup>5</sup> Qui en **a fixé les dimensions מְמֵּד mêmad de מְדָּד mâdad : « s'étirer, être étendu »]** , le saistu? Ou qui a étendu נְּטָה] sur elle le cordeau ?
- <sup>6</sup> Sur quoi ses bases sont-elles appuyées? Ou qui en a posé la pierre angulaire,
- <sup>7</sup> Alors que les étoiles du matin éclataient en chants d'allégresse, Et que tous les fils de Dieu poussaient des cris de joie ?
- <sup>8</sup> Qui a fermé la mer avec des portes, Quand elle s'élança du sein maternel;
- <sup>9</sup> Quand je fis de la nuée son vêtement, Et de l'obscurité ses langes ;
- <sup>10</sup> **Quand je lui imposai ma loi [קֹל chôq]**, Et que je lui mis des barrières et des portes...

La référence du Seigneur, dans ce passage, est à Genèse 1 lorsqu'Il a créé les cieux et la terre ; et Il donne des détails sur la façon dont il l'a fait ; alors que dans la version Louis Segond, il est écrit « Qui en **a fixé les dimensions...** ? » (Job 38.5) ; les termes hébreux indiquent que la traduction serait : « Qui a mis l'extension ou l'étirement en elle ? ». Les étoiles du matin se réfèrent aux anges, parce que lorsque le Seigneur a créé la Terre le premier jour (Genèse 1.1), Il n'avait pas encore créé les étoiles, car elles ont été faites le quatrième jour (Genèse 1.16-19) ; on peut alors en déduire que les anges ont été créés après les Cieux et avant la Terre, puisqu'ils ont été témoins de la création de la Terre.

Néhémie 9.6 semble soutenir ce que nous avons proposé ci-dessus ; lisons : « <sup>6</sup> C'est toi, Éternel, **toi seul, qui as fait les cieux, les cieux des cieux et toute leur armée, la terre et tout ce qui est sur elle, les mers** et tout ce qu'elles renferment. Tu donnes la vie à toutes ces choses, et l'armée des cieux se prosterne devant toi. » Ces Cieux semblent se référer à ceux qui sont au-dessus des « Cieux des Cieux » (le deuxième Ciel

où se trouvent les anges; car, rappelons-nous que le premier Ciel est l'espace interstellaire). L'ordre que nous trouvons dans ce verset 6 de Néhémie 9 se rapporte à celui de Genèse 1.1 - 10.

Maintenant, quand Néhémie dit : « Et tu vivifies toutes ces choses », il fait référence à la nouvelle création qui sera remplie de vie éternelle et non de mort comme la première création à cause du péché d'Adam. Le verbe hébreu pour « vivifier » est תָּיָה (châyâh) qui signifie « vivre, faire vivre, donner la vie ».

Dans Job 38.8, il est dit que Dieu a entouré la mer de portes lorsqu'elle s'est déversée de son sein, ce qui fait référence à Genèse 1.9 : « Dieu dit : Que les eaux qui sont audessous du ciel se rassemblent en un seul lieu, et que le sec paraisse. Et cela fut ainsi. » Au verset 9 de Job 38, il est dit que le Seigneur a mis des nuées pour le vêtement de la mer, et de l'obscurité ses langes, se référant à quand dans Genèse 1 :6 Il a dit qu'il devrait y avoir une étendue au milieu des eaux (espace interstellaire ou firmament) ; c'est l'obscurité et les nuages de vêtements font référence à la face des eaux qui correspond à l'atmosphère terrestre.

Enfin, Job 38.10 déclare que tout ce que le Seigneur a fait était par décret, en hébreu אָרָה (chôq). Par conséquent, tout ce qui s'est passé dans Genèse chapitre 1 était des décrets de Dieu, car c'était Sa Parole qui est sortie de sa bouche pour tout créer. Le point que nous voulons aborder, c'est que, si les décrets de Dieu sont incassables et impossibles à annuler (comme ils le sont), comment peut-on dire que ce que Dieu a déclaré et décrété dans Genèse 1.28 a eu une limite, une cessation ? Bien sûr, cela n'a pas eu de fin, pas de limite, pas de cessation dans le temps et dans l'espace. Ce que Dieu a prononcé dans Genèse 1.28 dans le cadre de l'Alliance Édénique, ce sont des décrets qui apparaissent après cette expression « Et Dieu leur dit » et qui est la seconde partie de l'Alliance Édénique ; lisons Genèse 1.28 : « Dieu les bénit, et Dieu leur dit [אַבּרּ] : Soyez féconds, multipliez, remplissez la terre, et l'assujettissez ; et dominez sur les poissons de la mer, sur les oiseaux du ciel, et sur tout animal qui se meut sur la terre. »

Lorsque le Seigneur a donné le commandement à Adam dans Genèse 2.16-17, Il n'avait pas encore créé la femme ; alors que dans Genèse 1.28, Dieu l'avait déjà créé. Les décrets qu'Il a prononcés s'adressaient à l'homme et à la femme. Il s'agit de la deuxième partie de l'Alliance Édénique dans laquelle il se pose les questions suivantes :

- Comment la création de Genèse 1 se rapporte-t-elle à la nouvelle création des Nouveaux Cieux et de la Nouvelle Terre ?
- Les décrets de Dieu de Genèse 1 resteront-ils dans la nouvelle création?

- Quel est le lien entre la nouvelle création et l'Alliance Édénique?

Examinons maintenant chacun de ces décrets :

#### DÉCRET 1 : soyez féconds et multipliez-vous

C'est le décret de la descendance qui est à la tête de l'Alliance Édénique. En effet, dans la première partie, lorsque le Seigneur a donné le saint commandement à Adam, Il lui a dit qu'il pouvait manger de tous les arbres du jardin, y compris l'arbre de vie ; c'est l'arbre des généalogies des vivants pour toujours et de la descendance sainte, féconde et multipliée pour l'éternité ; c'est l'arbre des générations, des vivants, car Dieu n'est pas Dieu des morts, mais des vivants (Lc 20.38).

L'homme et la femme n'ont jamais pu manger de l'arbre de vie, parce qu'ils ont préféré l'arbre du bien et du mal qui leur a apporté la mort et une génération d'enfants séparés de Dieu, engendrés et nés avec le péché et la mort. La descendance adamique est la généalogie d'êtres humains déchus et dépravés.

Ne pouvant manger de l'arbre de vie, l'homme n'a jamais pu fructifier et se multiplier comme Dieu l'a prévu sous son décret. Il est impossible que la progéniture adamique, engendrée, née et développée au cours de ces six mille ans, puisse être considérée comme le résultat du décret divin saint, puisque Dieu est infiniment saint et que l'un de ses principaux attributs est la vie ; la mort est contraire à la nature et aux attributs de Dieu, donc sa descendance, qui est les enfants de Dieu, ne peut pas avoir la mort dans son être.

Lorsqu'on parle du commandement que Dieu a donné à Adam dans Genèse 2.16-17, beaucoup de personnes se réfèrent presque toujours à l'interdiction de manger de l'arbre du bien et du mal ; mais comme nous venons de le lire dans Genèse 2.16, la première chose que Dieu a commandée à Adam a été de manger de chaque arbre, y compris l'arbre de vie qui était au milieu du jardin. Le deuxième commandement était de ne pas manger de l'arbre du bien et du mal.

L'importance de l'arbre de vie s'apprécie dans le fait qu'il est de nouveau mentionné à la fin de la Bible dans le récit de la consommation du temps humain, pour laisser place au temps éternel de Dieu et de son royaume. Lisons Apocalypse 22.2 - 3 (DBY) :

<sup>2</sup> Au milieu de sa rue, et du fleuve, de çà et de là, était **l'arbre de vie**, portant douze fruits, rendant son fruit chaque mois; et les feuilles de l'arbre sont pour la guérison [serviteurs, service, joie] des nations.

<sup>3</sup> Et il n'y aura plus de malédiction ; et le trône de Dieu et de l'Agneau sera en elle ; et ses esclaves le serviront...

#### **DÉCRET 2 : Remplissez la Terre**

Le mot hébreu pour « remplir » est מְלֵא ( $m \hat{a} l \hat{e}$ ). La question qui s'impose sur ce décret est la suivante : s'il n'y avait pas de mort, quelles caractéristiques la Terre devait-elle avoir pour que ce décret s'accomplisse ?

Au commencement, la création était remplie de vie ; et la vie, c'est ce qui ne s'arrête pas. La Terre était une Terre vivante, bénie, pure, sainte ; et la vie, c'est ce qui ne s'arrête pas. L'Univers était rempli de vie ; et la vie, c'est ce qui ne s'arrête pas.

La Terre et l'Univers entier ont été remplis de la loi de l'Esprit de vie ; lisez Romains 8.2 : « En effet, la loi de l'Esprit de vie en Jésus-Christ m'a affranchi de la loi du péché et de la mort... ». Mais le péché d'Adam a introduit cette loi du péché et de la mort dans son corps, sur la terre et dans tout le reste de la création.

Beaucoup de personnes négligent ce que Paul dit quand il parle de la Loi de l'Esprit de Vie ; elles croient que le mot « loi » ne possède pas d'importance, mais qu'il est essentiel ; en grec, c'est vó $\mu$ o $\varsigma$  (nomos) ; et c'est la loi de Dieu qui est inviolable ; c'est la loi de son puissant attribut de vie.

La loi du péché et de la mort a été imposée quand Adam a péché ; cette loi est entrée dans l'Univers, dans la Terre et dans les descendants d'Adam ; mais la Loi de l'Esprit de Vie en Jésus-Christ nous délivrera de cette loi du péché et de la mort le jour de l'Enlèvement. Dans le Royaume Éternel, cette Loi de l'Esprit de Vie sera imposée à toute la nouvelle création que Dieu Tout-Puissant fera afin que les descendants vivants puissent y habiter, sur une Terre vivante, dans un Univers vivant qui sera peuplé par cette descendance qui adorera Dieu de génération en génération, pour toujours et à jamais.

La mort et la vie se manifestent dans la descendance. Rappelons d'abord les faits dans lesquels la mort s'est manifestée partout et de diverses manières chez la descendance :

(a) La mort s'est pleinement manifestée à travers les douleurs de l'enfantement d'Ève et la multiplication de celles-ci, à mesure que chaque fils et chaque fille naissait. Avant le péché, le Seigneur a dit à Adam et sa femme, dans Genèse 1.28, d'être féconds et de se multiplier. Cependant, cela ne s'est pas produit, parce que la fécondité et la multiplication se référaient à la descendance vivante, sainte, éternelle et immortelle

pour Dieu ; celle-ci est la promesse de la bénédiction, et non de la malédiction et de la destruction. Ce qu'Eve a vu, c'est la multiplication des douleurs, et la douleur est associée au péché et à la mort.

- b) Le deuxième fait où la mort s'est pleinement manifestée dans la descendance est à travers les enfants d'Adam et Ève ; ceux-ci ont vu son fils Abel tué par les mains de Caïn ; et ils ont vu le sang du premier meurtre couler sur la terre. Le descendant mort en était une preuve considérable.
- (c) Le troisième fait où la mort s'est pleinement manifestée dans la descendance se trouve dans la généalogie d'Adam, dans laquelle l'expression "... et il mourut » est réitérée huit fois en parlant de chaque descendant. « Et il mourut » est un rappel permanent des conséquences du péché qui est la mort. Certes, une descendance morte avec une limite dans le temps et l'espace n'était pas le plan de Dieu. Cette image déchue d'Adam, du péché et de la mort, que tous les descendants ont portée et décrite dans Genèse chapitre 5, a également été portée par toute l'humanité jusqu'à présent. Paul en parle dans 1 Corinthiens 15.49 50 :

<sup>49</sup> Et de même que nous avons porté **l'image du terrestre**, nous porterons aussi **l'image du céleste**.

<sup>50</sup>Ce que je dis, frères, c'est que **la chair et le sang ne peuvent hériter le royaume de Dieu, et que la corruption n'hérite pas l'incorruptibilité.** 

Dieu a promis que nous cesserions de porter l'image du terrestre, d'Adam, qui est l'image du péché, de la mort, de la corruption, pour porter l'image du céleste, du Christ, qui est l'image de la vie éternelle, de la sainteté, de l'immortalité ; et cela se produira pour la première fois dans toute l'histoire de l'humanité avec l'Église, lorsque nous serons transformés, glorifiés et enlevés ; c'est pourquoi Paul dit dans 1 Corinthiens 15.51-52 :

<sup>51</sup> Voici, je vous dis un mystère : nous ne mourrons pas tous, mais tous nous serons changés, <sup>52</sup> en un instant, en un clin d'œil, à la dernière trompette. La trompette sonnera, et les morts ressusciteront incorruptibles, et nous, nous serons changés.

Lorsque nous partirons dans l'Enlèvement, nous mangerons de l'arbre de vie comme première promesse pour que nous puissions engendrer la vie, et non la mort comme Adam; nous mangerons de l'arbre de vie afin que nous puissions avoir une généalogie remplie de vie et non de mort comme Adam l'a engendrée. Nous donnerons une descendance vivante, sainte et éternelle, parce que le Christ a fait irruption dans la généalogie adamique, comme la Semence sainte, la Semence promise dans l'Alliance Adamique (Genèse 3.15), ratifiée dans l'alliance avec Noé lorsque le Seigneur lui a dit :

« Soyez féconds » (Genèse 9.1), car le fruit saint est le Seigneur Jésus-Christ venu de la lignée de Sem, le fils de Noé. Jésus est la Postérité ratifiée à Abraham à qui Dieu a promis une descendance infinie comme les étoiles des cieux (Genèse 15.4-5 ; 22.17) ; c'est la descendance des enfants de Dieu qui auront de nouveau la vie, et leurs fils et leurs filles brilleront dans l'éternité perpétuelle (Dn 12.3).

Dieu a promis que dans la nouvelle création, dans les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre, dans le Royaume Éternel, il n'y aura plus de la mort : « Dieu essuiera toute larme de leurs yeux ; **et il n'y aura plus de mort**, ni de deuil, ni de cris, ni de douleur, car les choses anciennes ont disparu. (Apocalypse 21.4). Les promesses que le Seigneur nous a faites sont les suivantes :

- Vous n'aurez plus jamais la mort en vous.
- Jamais plus vous n'engendrerez de fils et de filles par la mort.
- Vous n'aurez plus jamais de descendance avec le péché et la mort.
- Jamais plus vous et votre postérité ne verront pas la mort.
- Vous ne souffrirez plus, vous ne pleurerez plus, vous ne souffrirez plus, vous n'aurez plus de douleur à cause de la mort.
- Vous ne verserez plus jamais de larmes à cause du péché et de la mort.

#### Parce que :

- Vous mangeras de l'arbre de vie, toi, vos enfants et les enfants de vos enfants, pour toujours et à jamais.
- Vous, vos enfants et les enfants de vos enfants, toute votre descendance, aurez la loi de l'esprit de vie pour toujours.
- Vous vous multiplierez et serez féconds pour l'éternité par la loi de l'esprit de vie.
- Vous vous multiplierez pour toujours et à jamais, parce que vous porterez l'image du céleste, l'image et la ressemblance du Christ, l'image de Dieu, parce qu'Il est la vie.

Vous aurez une généalogie vivante, des enfants vivants, génération après génération des enfants vivants, écrite dans le livre de vie, pour toujours, car il n'y aura plus le livre des générations d'Adam engendrées pour la mort. Il restera uniquement le livre des générations du Christ, où sa postérité sera écrite pour toujours, le fruit de son affliction, du travail de son âme, de son œuvre expiatoire (Ésaïe 53.10 - 11). C'est la race bénie qui adorera Dieu le Père, Dieu le Fils et Dieu l'Esprit pour les siècles des siècles, puisque le Père recherche tels adorateurs qui doivent l'adorer en esprit et en vérité (Jn 4.23 - 24).

C'est l'héritage que le Père a donné au Christ ; les fleuves d'adorateurs qui peupleront les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre pour toujours dans une fécondité et une multiplication infinies. À mesure que les générations s'étendent, la Terre et les Cieux seront répandus par la loi de l'expansion que nous verrons plus tard.

Il est évident que le décret de remplir la Terre donné à Adam devait être fondé sur certaines caractéristiques de celle-ci, voyons :

- La Terre devait être remplie de vie
- La Terre devait être remplie de bénédictions
- La Terre devait être remplie de sainteté

La vie était le plan de Dieu depuis le commencement parce que c'est son attribut (voir chapitre 3). Et la Terre, étant remplie de vie, ne pouvait pas être soumise à des limites. Au contraire, elle avait toutes les conditions pour s'étendre et s'élargir, afin que tous les descendants d'Adam et de sa femme pussent habiter, comme le résultat du décret de fécondité et de multiplication. Ils devaient remplir la terre de vie, avec leurs descendants éternellement vivants, multipliés pour toujours. Dans ce livre, nous affirmons ce qui suit :

« Genèse 1.2 fait référence à cette Loi de l'Esprit de Vie, quand il dit que l'Esprit de Dieu se mouvait sur la surface des eaux. Ce verset fait aussi référence à Jean1.4 quand il dit que la vie était en Christ, qui était la Parole de Dieu (Jean 1.1), et la vie était la lumière des hommes. La vie était dans la Parole prononcée par le Christ, qui est la Parole incarnée, qui apparaît dans Genèse 1.3 : « Dieu dit. »

Genèse 1.2 fait référence à cette Loi de l'Esprit de Vie, quand il dit que l'Esprit de Dieu se mouvait sur la surface des eaux. Ce verset fait aussi référence à Jean 1.4 quand il dit que la vie était en Christ, qui était la Parole de Dieu (Jean 1.1), et la vie était la lumière des hommes. La vie était dans la Parole prononcée par le Christ, qui est la Parole incarnée, qui apparaît dans Genèse 1.3 : « Dieu dit. »

Or, dans Jean 1.4, il est dit que la vie était la lumière des hommes et dans Genèse 1.3, il est dit que Dieu a déclaré : « Qu'il y ait de la lumière » ; une relation entre la lumière et la vie peut alors être déduite ; c'est pourquoi le Christ est le donneur de vie. Cela explique pourquoi Il est la résurrection et la vie (Jn 11.25) et pourquoi Il s'est incarné dans un homme, est mort et est ressuscité glorifié, car il était nécessaire que la vie éternelle revienne à la lumière ; c'est pourquoi il est dit dans 2 Timothée 1.10 : « … et qui

a été manifestée maintenant par l'apparition de notre Sauveur Jésus-Christ, qui a détruit la mort et a mis en évidence la vie et l'immortalité par l'Évangile... »

Adam et Ève étaient remplis de vie en Éden, parce que la vie a inondé la Terre entière et l'Univers. La Loi de l'Esprit de Vie remplissait tout. Par conséquent, la fécondité et la multiplication comme décret sont liées à l'autre décret de remplir la terre, de la remplir de la vie éternelle. Néanmoins, Adam a péché et l'a rempli de mort, de violence, de dépravation et de saleté. Il est impossible que le décret de Dieu, « remplissez la terre », corresponde à la peupler de descendants débordants de mort et à la remplir de péché. Mais, c'est ce qui s'est passé pendant ces six mille ans que l'homme a été sur Terre. La loi de Dieu, qui est inébranlable, est la loi de son puissant attribut de vie. Par conséquent, le décret « remplissez la terre » n'a jamais pu s'accomplir, car les décrets « soyez féconds et multipliez », liés à la vie éternelle, à une descendance sainte, immortelle et éternelle, n'ont pas été accomplis.

La Loi de l'Esprit de Vie en Jésus-Christ nous délivrera de la loi du péché et de la mort le jour de l'Enlèvement ; dans le Millénium, cette Loi de l'Esprit de Vie se manifestera dans les enfants des glorifiés, dans la lignée bénie de l'Éternel que les mortels contempleront, comme le dit Ésaïe 61.6 - 9 (SG21) :

<sup>6</sup> Quant à vous, on vous appellera « prêtres de l'Eternel », on vous dira: «serviteurs de notre Dieu». Vous mangerez les ressources des nations et vous tirerez profit de leur gloire. <sup>7</sup> Au lieu de la honte, vous aurez une double part. Au lieu de connaître l'humiliation, ils crieront de joie en voyant leur héritage. C'est ainsi qu'ils posséderont le double dans leur pays, et leur joie sera éternelle. <sup>8</sup> En effet, moi, l'Eternel, j'aime le droit, je déteste voir le vol associé aux holocaustes. Je leur donnerai fidèlement leur récompense et je conclurai une alliance éternelle avec eux. <sup>9</sup> Leur descendance sera connue parmi les nations et leur progéniture parmi les peuples. Tous ceux qui les verront reconnaîtront qu'ils sont une lignée bénie de l'Eternel.

Puisque le Seigneur dit que nous aurons **une joie éternelle** et qu'Il fera **une alliance perpétuelle** avec nous (Ésaïe 61.7, 9), cette lignée bénie continuera dans le Royaume Éternel, parce que la Loi de l'Esprit de Vie sera imposée à toute la nouvelle création que Dieu Tout-Puissant fera pour que la descendance vivante y habite, sur une Terre vivante, dans un Univers vivant qui sera peuplé de ces descendants lesquels adoreront Dieu de génération en génération pour des siècles et des siècles.

Le décret « remplissez la terre » s'accomplira alors, c'est-à-dire « remplir la terre d'adoration, de louange et de gloire à Dieu » avec la multitude des adorateurs, les rivières infinies, multipliées pour l'éternité. La Parole du Psaume 72.19 s'accomplira : « Béni soit à jamais son nom glorieux! / Que toute la terre soit remplie [מָלֵא] de sa gloire. Amen! Amen!

La Parole d'Ésaïe 27.6 s'accomplira également : « Dans les temps à venir, **Jacob prendra** racine, Israël poussera des fleurs et des rejetons, Et il remplira [מָלֵא mâlê'] le monde de ses fruits. »

La face du monde sera remplie du fruit de la descendance sainte et bénie, féconde et multipliée pour l'éternité, parce que l'Esprit de Dieu se mouvra sur la face de l'Univers avec la Loi de l'Esprit de Vie qui agira de nouveau grâce à l'œuvre rédemptrice du Christ, Auteur de la vie offerte en sacrifice vivant par le Père.

#### 10.4.2 La loi de l'expansion dans la nouvelle création : Les Cieux et la Terre étendus

L'une des conditions originelles que le Seigneur rétablira dans la nouvelle création est la loi de l'expansion qu'Il a établie dans l'Univers et sur la Terre. Cette loi avait pour objectif que les Cieux et la Terre fussent une demeure infinie pour la descendance sainte qui se multiplierait éternellement. Mais, nous savons que le péché l'a empêché ; cependant, lorsque seuls les glorifiés sans mort et sans péché, seront dans la nouvelle création, les décrets de fécondité, de multiplication et de remplir la Terre, que Dieu a établis en Éden dans l'alliance qu'il a faite avec Adam et sa femme, peuvent s'accomplir.

Or, nous avons déjà dit que la Terre, avant le péché, avait la Loi de l'Esprit de Vie en Jésus-Christ, ce qui impliquait que la Terre avait la capacité de s'étendre, à mesure que la descendance d'Adam fructifiait et se multipliait; mais lorsque la Loi du péché et de la mort est entrée dans l'homme et, par conséquent, dans l'Univers, la Terre a perdu cette capacité d'expansion. De la même manière que l'être humain a reçu une terminaison de jours, à cause de la mort, la Terre a commencé d'avoir des limites.

Quand le Seigneur parle à son peuple de choisir entre la vie et la mort, il prend les cieux et la terre comme témoins, parce qu'ils ont souffert des ravages du péché de l'homme; et si celui-ci choisit la vie éternelle, sa vivification aura aussi des répercussions sur la création, qui est la promesse des nouveaux Cieux et de la nouvelle Terre; la délivrance de l'esclavage de la corruption fera qu'ils s'étendent, s'élargissent, s'agrandissent pour devenir la demeure des fils de Dieu et de leurs saints descendants, la lignée bénie de l'éternel. Lisons Deutéronome 30.19 (SG21) : « **J'en prends aujourd'hui à témoin** 

**contre vous le ciel et la terre** : j'ai mis devant toi la vie et la mort, la bénédiction et la malédiction. Choisis la vie afin de vivre, toi et ta descendance, ... »

Dans d'autres passages, nous voyons que Dieu convoque les Cieux et la Terre pour être témoins du jugement ; lisons le Psaume 50, versets 1 et 4 :

Cette convocation des Cieux et de la Terre, comme témoins du jugement de Dieu contre l'humanité et le peuple infidèle qui s'est détourné de Sa Parole, se rapporte au gémissement de la création d'être libérée de l'esclavage de la corruption et des douleurs de l'enfantement dans lesquelles elle se trouve maintenant, alors que le jugement de la Tribulation est sur le point d'arriver (Romains 8.22). La création sera vivifiée quand sa délivrance aura lieu, car elle sera renouvelée et n'aura plus jamais le péché ni la mort. Il y aura une joie éternelle, et la vie se manifestera dans son expansion pour toujours.

Dans la Bible, nous trouvons de nombreux versets sur l'expansion ou l'extension, simultanément pour les Cieux et pour la Terre, voyons :

Tableau 20

L'expansion-extension des Cieux et de la Terre

| VERSET       | TEXTE                                                                                             |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Job 9.8      | <sup>8</sup> Seul, il <b>étend נְּטָה</b> <i>nâṭâh</i> ] les cieux, Il marche sur les hauteurs de |
|              | la mer                                                                                            |
| Job 26.7     | <sup>7</sup> Il <b>étend [נְּטָה nâṭâh]</b> le septentrion sur le vide, Il suspend la terre       |
|              | sur le néant.                                                                                     |
| Job 37.18    | <sup>18</sup> Peux-tu comme lui <b>étendre [יְקֵע</b> <i>râqa</i> ] les cieux, Aussi solides      |
|              | qu'un miroir de fonte ?                                                                           |
| Job 38.5     | <sup>5</sup> Qui en a fixé les <b>dimensions [מָמֵד mêmad, de : mâdad :</b>                       |
|              | <b>étendre]</b> , le sais-tu ? Ou qui <b>a étendu [נְּטָה nâṭâh]</b> sur elle le                  |
|              | cordeau ?                                                                                         |
| Psaume 18.9  | 9 (18 :10) Il <b>abaissa [« étendit » : נְּטָה</b> <i>nâṭâh</i> ] les cieux, et il                |
|              | descendit : Il y avait une épaisse nuée sous ses pieds.                                           |
| Psaume 104.2 | <sup>2</sup> Il s'enveloppe de lumière comme d'un manteau ; Il <b>étend [נָטָה</b> ]              |
|              | nâţâh] les cieux comme un pavillon.                                                               |
| Psaume 136.6 | <sup>6</sup> Celui qui <b>a étendu רָקען râqa']</b> la terre sur les eaux, Car sa                 |
|              | miséricorde dure à toujours !                                                                     |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Psaume d'Asaph. Dieu, Dieu, l'Éternel, parle, **et convoque la terre, Depuis le soleil levant jusqu'au soleil couchant.** 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Il crie vers les cieux en haut, Et vers la terre, pour juger son peuple...

| Psaume 144.5   | <sup>5</sup> Éternel, <b>abaisse [« étends » : נְּטָה</b> <i>nâṭâh</i> ] tes cieux, et descends ! |  |  |
|----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
|                | Touche les montagnes, et qu'elles soient fumantes!                                                |  |  |
| 2 Samuel 22.10 | <sup>10</sup> Il <b>abaissa [étendit] נְּטָה</b> nâṭâh] les cieux, et il descendit : Il           |  |  |
|                | avait une épaisse nuée sous ses pieds.                                                            |  |  |
| Ésaïe 40.22    | <sup>22</sup> C'est lui qui est assis au-dessus du cercle de la terre, Et ceux qui                |  |  |
|                | l'habitent sont comme des sauterelles ; Il <b>étend [נְּטָה nâṭâh</b> ] les                       |  |  |
|                | cieux comme une étoffe légère, Il les <b>déploie (מָתַה mâthach</b> )                             |  |  |
|                | comme une tente, pour en faire sa demeure.                                                        |  |  |
| Ésaïe 42.5     | <sup>5</sup> Ainsi parle Dieu, l'Éternel, Qui a créé les cieux et qui les <b>a</b>                |  |  |
|                | déployés [נְטָה nâṭâh], Qui a étendu רָקע râqa'] la terre et ses                                  |  |  |
|                | productions, Qui a donné la respiration à ceux qui la peuplent, Et le                             |  |  |
|                | souffle à ceux qui y marchent.                                                                    |  |  |
| Ésaïe 44.24    | <sup>24</sup> Ainsi parle l'Éternel, ton rédempteur, Celui qui t'a formé dès ta                   |  |  |
|                | naissance : Moi, l'Éternel, j'ai fait toutes choses, Seul <b>j'ai déployé</b>                     |  |  |
|                | [נְּטָה <i>nâṭâh</i> ] les cieux, Seul <b>j'ai étendu [רָקע <i>râqa'</i>]</b> la terre.           |  |  |
| Ésaïe 45.12    | 12 C'est moi qui ai fait la terre, Et qui sur elle ai créé l'homme ; C'est                        |  |  |
|                | moi, ce sont mes mains qui <b>ont déployé [נְּטָה</b> nâṭâh] les cieux, Et                        |  |  |
|                | c'est moi qui ai disposé toute leur armée.                                                        |  |  |
| Ésaïe 48.13    | <sup>13</sup> Ma main a fondé la terre, Et ma droite <b>a étendu [קֹבָּה tâphach</b> ]            |  |  |
|                | les cieux : Je les appelle, et aussitôt ils se présentent.                                        |  |  |
| Ésaïe 51.13 a  | <sup>13</sup> Et tu oublierais l'Éternel, qui t'a fait, Qui <b>a étendu [יָּטָה nâṭâh]</b> les    |  |  |
|                | cieux et fondé la terre !                                                                         |  |  |
| Ésaïe 51.16    | <sup>16</sup> Je mets mes paroles dans ta bouche, Et je te couvre de l'ombre de                   |  |  |
|                | ma main, Pour <b>étendre [נְטֵע</b> nâṭa'] de nouveaux cieux et fonder                            |  |  |
|                | une nouvelle terre, Et pour dire à Sion : Tu es mon peuple !                                      |  |  |
| Jérémie 10.12  | <sup>12</sup> Il a créé la terre par sa puissance, Il a fondé le monde par sa                     |  |  |
|                | sagesse, Il <b>a étendu נְּטָה</b> nâṭâh] les cieux par son intelligence.                         |  |  |
| Jérémie 51.15  | <sup>15</sup> Il a crée la terre par sa puissance, Il a fondé le monde par sa                     |  |  |
|                | sagesse, Il <b>a étendu נְּטָה</b> nâṭâh] les cieux par son intelligence.                         |  |  |
| Ézéchiel 1.22  | <sup>22</sup> Au-dessus des têtes des animaux, il y avait comme <b>un</b>                         |  |  |
|                | ciel [râqîya'] de cristal resplendissant, qui s'étendait [מָּנָה nâṭâh]                           |  |  |
|                | sur leurs têtes dans le haut.                                                                     |  |  |
| Zacharie 1.21  | Oracle, parole de l'Éternel sur Israël. Ainsi parle l'Éternel, qui a                              |  |  |
|                | <b>étendu [נְּיָה</b> <i>nâṭâh</i> ] les cieux et fondé la terre, Et qui a formé                  |  |  |
|                | l'esprit de l'homme au dedans de lui :                                                            |  |  |

Comme on peut le voir dans le tableau ci-dessus, en hébreu, plusieurs termes sont utilisés pour indiquer que les Cieux s'étendent, qu'ils s'élargissent ; ces termes sont :

נָטָת  $n\hat{a}t\hat{a}h$  נָטַע  $r\hat{a}qa'$  נָטַע  $n\hat{a}ta'$  קפַת  $t\hat{a}phach$ 

Pour l'expansion de la Terre, le mot רְקִע ( $r\hat{a}qa'$ ) est utilisé, lié au mot pour « étendue », utilisé dans Genèse 1.6, 7 et 8 pour désigner le firmament, c'est-à-dire le premier Ciel qui est l'espace interstellaire dont le terme en hébreu est : רָקִיע ( $r\hat{a}q\hat{i}ya'$ ). Ceci est également utilisé dans Ézéchiel 1.22 pour indiquer l'étendue (« comme un ciel ») qui était sur les chérubins.

Il y a d'autres textes qui soulignent que Dieu a établi que la Terre s'étendra et cela, nous le répétons, est parce que son plan était qu'elle se répande au fur et à mesure que la descendance se multiplierait éternellement. Lisons Job 38.18 : « As-tu embrassé du regard **l'étendue** [27] rachab] de la terre ? Parle, si tu sais toutes ces choses. »

Le mot pour « étendue » en hébreu est רָתַב (rachab), qui à son tour vient du terme רָתַב ( $r\hat{a}chab$ ), qui signifie « élargir, étendre ».

Ces versets d'Ésaïe 42.5, 44.24, Psaume 136.6 et Job 38.18 déclarent que la Loi de l'expansion ou de l'extension a été placée dans la Terre, ainsi que dans le ciel ; Mais, comme nous l'avons dit dans les pages précédentes, la loi du péché et de la mort l'a arrêtée. Sur la Nouvelle Terre, cependant, cette Loi de l'expansion sera restaurée pour qu'elle se répande à mesure que la descendance sainte se multipliera, car le Seigneur n'a pas renoncé à ses alliances, à ses promesses et à ses décrets ; et la principale concerne la bénédiction et la multiplication rendues possibles par la Nouvelle Alliance en Jésus-Christ ; cela est confirmé par l'auteur de l'épître aux Hébreux lorsqu'il rappelle la validité de l'Alliance Abrahamique et de ses promesses, qui doivent s'accomplir comme il est indiqué dans les versets 12 à 14 du chapitre 6 :

<sup>12</sup>en sorte que vous ne vous relâchiez point, et que vous imitiez ceux qui, par la foi et la persévérance, héritent des promesses.

Et le serment est ferme et la Parole sûre, fidèle et véritable, car le Christ l'a ratifié par son œuvre sur la croix et son entrée dans le Lieu très saint, comme le dit Hébreux 6.17-20 :

<sup>17</sup>C'est pourquoi Dieu, voulant montrer avec plus d'évidence aux héritiers de la promesse l'immutabilité de sa résolution, intervint par un serment,

<sup>18</sup> afin que, par deux choses immuables, dans lesquelles il est impossible que Dieu mente, nous trouvions un puissant encouragement, nous dont le seul refuge a été de saisir l'espérance qui nous était proposée.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Lorsque Dieu fit la promesse à Abraham, ne pouvant jurer par un plus grand que lui, il jura par lui-même, et dit :

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Certainement je te bénirai et je multiplierai ta postérité.

<sup>19</sup> Cette espérance, nous la possédons comme une ancre de l'âme, sûre et solide ; elle pénètre au delà du voile.

<sup>20</sup> là où Jésus est entré pour nous comme précurseur, ayant été fait souverain sacrificateur pour toujours, selon l'ordre de Melchisédek.

Or, la Terre recevra un premier fruit de la liberté de la gloire des enfants de Dieu, lorsque le Seigneur Jésus-Christ viendra une seconde fois avec sa sainte Église glorifiée pour régner mille ans. Par conséquent, il y aura une restauration partielle de la Terre dans le Royaume Millénaire, et sur laquelle nous marcherons, ressuscités et glorifiés. Tous les mortels qui sortent de la Tribulation et entrent vivants dans le Royaume Millénaire, verront les ressuscités et glorifiés qui manifesteront la gloire et la puissance de Dieu dans les promesses de gouverner la Terre et de se multiplier en une descendance sainte, pure et bénie. De cette façon, le Seigneur veut que les mortels qui entreront dans le Royaume Millénaire, et leur descendance adamique avec le péché originel, aspirent aux promesses accomplies dans les enfants de Dieu glorifiés et aspirent à entrer dans le Royaume Éternel.

La manifestation de la gloire et de l'éternité de Dieu dans le Roi Jésus-Christ, et dans tous ceux qui sont glorifiés avec ses promesses accomplies de toutes les alliances, sera une prédication et un enseignement vivants sur le Royaume Éternel qui suivra pendant le Royaume Millénaire ; afin que l'humanité multipliée pendant cette période puisse avoir les armes pour repousser les attaques de Satan lorsqu'il sera libéré de sa prison et trompera les nations.

Cependant, la Bible dit que beaucoup de nations suivront Satan. Ainsi, c'est le cœur dur et incrédule qui rejette les promesses éternelles de Dieu, les nie et ne veut pas les recevoir. La même chose se passe maintenant que nous avons la puissante Parole de Dieu qui nous parle de l'éternité de la gloire et des promesses du corps ressuscité et glorifié, de l'Enlèvement de l'Église, du départ pour la Nouvelle Jérusalem, du temps que nous resterons dans cette glorieuse citée céleste, et de la promesse d'un gouvernement avec une verge de fer pendant les mille ans, après desquels nous entrerons dans le Royaume Éternel.

Cependant, ces promesses glorieuses ne sont pas reçues par beaucoup de personnes, parce qu'elles ont leur regard, leur espérance et leur cœur dans cette Terre postdiluvienne, maudite par le péché et la mort; c'est une Terre et un univers esclaves de la vanité et de la corruption. Beaucoup de personnes ne veulent pas recevoir les promesses éternelles, puisque leur cœur est endurci, rebelle, hautain, et parce que ces personnes ont perverti l'Évangile du Christ en l'appliquant aux choses corruptibles, avec une foi vaine, éphémère, qui remplit la concupiscence des cœurs. Ces gens nient le

Christ et la piété, c'est-à-dire son œuvre rédemptrice, le grand amour du Père et l'œuvre puissante du Saint-Esprit.

À tous ceux qui lisent ce livre avant l'Enlèvement, nous disons de fuir la colère à venir, de crier pour être dignes d'échapper de tout ce qui va venir sur la Terre, du jugement de la Tribulation et de la Grande Tribulation; nous leur disons de choisir la vie éternelle, de recevoir Jésus-Christ dans leurs cœurs, et de croire en Lui, l'auteur et le consommateur de la foi. Nous les invitons à recevoir et à croire en l'œuvre puissante de la rédemption, pour recevoir par cette œuvre, les précieuses et extrêmement grandes promesses éternelles du Royaume de puissance et de gloire, que le Seigneur a pris plaisir à donner à tous ceux qui se repentent, croient en l'Évangile et demeurent dans la Parole de Dieu.

Et si la sainte Église est déjà partie dans l'Enlèvement, à ceux qui sont dans la Tribulation, nous disons aussi de fuir l'esclavage de la corruption, de fuir la vanité, de l'éphémère, de fuir le péché en se jetant dans les bras de Jésus-Christ, en se repentant de tous les péchés et en croyant au Roi des rois et au Seigneur des seigneurs, qui certainement, comme il est venu pour l'Église dans l'Enlèvement, reviendra une seconde fois lorsque les sept années de Tribulation seront terminées ; parce qu'après la moitié de la Tribulation (les trois premières années et demie) marqué par l'abomination de la désolation, qui est l'antéchrist à l'intérieur du temple se faisant passer pour Dieu (2 Théssaloniciens 2.4), 1260 jours s'écouleront et à la fin de ces jours, le Christ, le Roi de gloire, viendra dans les nuées avec nous, l'Église, pour accomplir toute sa parole et ses promesses du Royaume Millénaire et du Royaume Éternel.

# 10.4.3 La nouvelle création : Les Cieux et la Terre étendus pour une descendance éternelle et infinie

Nous avons déjà montré que la Bible parle de la loi de l'expansion-extension des Cieux et de la Terre ; et il est remarquable que cela se rapporte à la multiplication de la descendance pour l'éternité ; ce qui est confirmé dans plusieurs versets ; voyons :

**Tableau 21**L'extension-multiplication de la descendance pour l'éternité

| VERSET       | ТЕХТЕ                                                      |
|--------------|------------------------------------------------------------|
| Genèse 28.14 | Ta postérité sera comme la poussière de la                 |
|              | terre ; tu t'étendras [בְּרֵץ <i>pârats</i> ] à l'occident |
|              | et à l'orient, au septentrion et au midi; et               |

|              | toutes les familles de la terre seront bénies<br>en toi et en ta postérité.                                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Nombres 24.6 | Elles s'étendent [נְּשָׁה nâṭâh], comme des vallées, Comme des jardins près d'un fleuve, Comme des aloès que l'Éternel a plantés, Comme des cèdres le long des eaux.                                                                                                                                                                |
| Ésaïe 54.2-3 | <sup>2</sup> Élargis רָתּבֹן râchab l'espace de ta tente; Qu'on déploie (בְּשָּב nâṭâh) les couvertures de ta demeure: Ne retiens pas! Allonge (אַרָּד 'Ârak') tes cordages, Et affermis tes pieux! 3 Car tu te répandras (בְּרִץ pârats) à droite et à gauche; Ta postérité envahira des nations, Et peuplera des villes désertes. |
| Osée 14.5-6  | <sup>5</sup> Je serai comme la rosée pour Israël, Il <b>fleurira</b> comme le lis, Et <b>il poussera</b> des racines comme le Liban. <sup>6</sup> Ses rameaux <b>s'étendront</b> [קלק halak]; Il aura la magnificence de l'olivier, Et les parfums du Liban.                                                                        |

Dans l'Alliance Abrahamique, le Seigneur a donné la promesse de la multiplication de la descendance sainte à Abraham et l'a comparée à la poussière de la Terre, liée à l'expansion-extension pour l'éternité, puisque la Terre a été faite avec cette loi et sera restaurée dans la nouvelle création ; Regardons les versets :

**Tableau 22**Relation entre l'extension-expansion des Cieux et de la Terre avec la multiplication de la descendance pour l'éternité

| GENÈSE 13                                      | GENÈSE 28                                             |  |
|------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|--|
| <sup>16</sup> Je rendrai ta postérité comme la | <sup>14</sup> Ta postérité sera comme la poussière de |  |
| poussière de la terre, en sorte que, si        | la terre ; tu t'étendras à l'occident et à            |  |
| quelqu'un peut compter la poussière de la      | l'orient, au septentrion et au midi ; et              |  |
| terre, ta postérité aussi sera comptée.        | toutes les familles de la terre seront bénies         |  |
|                                                | en toi et en ta postérité.                            |  |
|                                                |                                                       |  |

La relation entre l'extension-expansion des Cieux et de la Terre, et la multiplication de la descendance pour l'éternité, est mise en évidence par la façon dont le Seigneur affirme que l'immuabilité et l'éternité des lois de l'Univers sont la preuve de l'immuabilité et de l'éternité de son décret de la bénédiction, de la fécondité et de la

multiplication de la descendance pour toujours. On peut le voir dans plusieurs passages ; voyons :

Dans Jérémie 31.35-37, le Seigneur mentionne de nouveau les lois liées à l'Univers, en déclarant qu'elles ne peuvent pas disparaître (BDS) :

<sup>35</sup> Voici ce que déclare l'Éternel

qui fait paraître le soleil |pour éclairer le jour et qui a établi |les lois qui règlent |la course de la lune |et des étoiles |pour éclairer la nuit,

qui agite la mer let fait mugir ses flots, et qui a pour nom l'Éternel, lle Seigneur des armées célestes : <sup>36</sup> Il faudrait que ces lois |soient supprimées par-devant moi, déclare l'Éternel, pour que la descendance d'Israël cesse aussi pour toujours |d'être une nation devant moi. <sup>37</sup> Voici ce que déclare l'Éternel :

Si l'on peut mesurer lle ciel là-haut ou si l'on peut sonder lles fondements lde la terre ici-bas, moi, je rejetterai ltoute la descendance d'Israël pour tout ce qu'ils ont fait, l'Éternel le déclare.

Dans ces versets, le Seigneur compare la création à la descendance et le centre est l'éternité. Il dit que les lois qu'il a établies dans l'Univers ne peuvent pas être supprimées, parce qu'Il parle du Soleil, de la Lune et des étoiles. Et comme ces lois sont éternelles, la descendance le sera aussi. Cette comparaison nous rappelle l'Alliance Abrahamique dans laquelle Dieu dit à Abraham que ses descendants ressembleront aux étoiles du ciel, faites pour être infinies, car l'Univers a été créé pour s'étendre, comme nous le verrons plus tard. Au verset 37, cela est confirmé lorsqu'il est dit que les Cieux au-dessus ne peuvent pas être mesurés et que les fondements de la Terre ne peuvent pas non plus être explorés.

La relation de la descendance et l'Alliance de la création, fondée sur les lois incassables de l'Univers, est réitérée dans Jérémie 33.25-26 :

<sup>25</sup> Voici ce que dit l'Éternel: Si je n'ai pas conclu d'alliance avec le jour, et si je n'ai pas fait d'alliance avec la nuit, si je n'ai pas instauré des lois pour le ciel et pour la terre, <sup>26</sup> alors, je pourrai rejeter la descendance de Jacob et celle de mon serviteur David, et renoncer à prendre l'un de ses descendants pour gouverner les descendants d'Abraham, d'Isaac, de Jacob. Mais j'accomplirai leur restauration et je leur manifesterai ma compassion.

Remarquez comment le Seigneur affirme que son alliance avec la création et ses lois du Ciel et de la Terre subsisteront. Il déclare que de cette manière se produira aussi la descendance éternelle promise dans les alliances, dont l'Alliance Abrahamique et l'Alliance Davidique sont mentionnées ici.

Un autre texte qui compare la création à la descendance est le Psaume 89 sur l'Alliance Davidique que nous avons étudié dans les autres chapitres du livre ; lisons les versets 37 à 38 (SG21) :

### <sup>37</sup> Sa descendance [נרע zera'] subsistera toujours ;

son trône sera pareil au soleil devant moi,
<sup>38</sup> comme la lune il sera établi éternellement [עוּלָם 'ôlâm].
Le témoin qui est dans le ciel est fidèle.» – Pause.

Le psalmiste parle de la façon dont le Soleil et la Lune seront éternels, et cela se réfère à la nouvelle création ; et de la même manière sera la descendance que le Seigneur a promise pour l'éternité. Un autre psaume qui fait cette relation est le 72.5 - 8 :

- <sup>5</sup> On te craindra, **tant que subsistera le soleil, Tant que paraîtra la lune**, **de génération en génération**.
- <sup>6</sup> Il sera comme une pluie qui tombe sur un terrain fauché, Comme des ondées qui arrosent la campagne.
- <sup>7</sup> En ses jours le juste fleurira, Et la paix sera grande **jusqu'à ce qu'il n'y ait plus de lune.**
- 8 Il dominera d'une mer à l'autre, Et du fleuve aux extrémités de la terre.

Dans ce passage, il s'agit de la Nouvelle Terre et des Nouveaux Cieux, car il est question de l'éternité du Soleil et de la Lune ; ensuite, il est dit « de génération en génération », désignant la descendance éternellement multipliée. Le verset 7 du Psaume 72 parle de la multitude de la paix qui rappelle l'empire étendu et la paix illimitée dont il est question dans Ésaïe 9.7. Cette multiplication de la paix sera jusqu'à ce qu'il n'y ait plus de Lune, ce qui est éternel.

Le Psaume 102 parle de la première création, de la façon dont elle sera changée, se référant à la nouvelle création ; ensuite, le Psaume se termine par l'éternité de Dieu et comment la descendance de ses serviteurs sera établie devant lui, indiquant qu'elle sera éternelle et sainte. Lisons le Psaume 102, les versets 25 - 28 :

<sup>25</sup> Je dis: « Mon Dieu, ne m'enlève pas au milieu de ma vie, toi dont l'existence traverse les générations! »
<sup>26</sup>\*Autrefois tu as fondé la terre, et le ciel est l'œuvre de tes mains.
<sup>27</sup> Eux, ils disparaîtront, tandis que toi, tu restes là. Ils vieilliront tous comme un vêtement; tu les remplaceras comme un habit, et ils céderont la place,
<sup>28</sup> mais toi, tu es toujours le même et ton existence n'aura pas de fin.

## <sup>29</sup> Les fils de tes serviteurs pourront s'établir et leur descendance s'affermira devant toi.

Parce que Dieu est éternel et saint, la descendance qui sera établie devant Lui doit être éternelle et sainte, sans péché et sans mort. Dans le verset 29 le psalmiste parle des fils des serviteurs du Seigneur qui s'établiront dans la Nouvelle Terre et de sa descendance éternelle qui sera devant Dieu.

Une autre comparaison que nous trouvons dans les Écritures est entre les cieux et l'âge des enfants de Dieu et de leurs descendants ; lisons Deutéronome 11.21 : « Alors vos jours et ceux de vos enfants dans le pays que l'Eternel a promis par serment de donner à vos ancêtres dureront aussi longtemps [רָּבָּה râbâh : multipliés] que le ciel restera au-dessus de la terre.

21 Et alors vos jours et les jours de vos enfants, dans le pays que l'Éternel a juré à vos pères de leur donner, seront aussi nombreux [בָּבָּה râbâh : multipliés] que les jours [מַר yôm] des cieux מַר shâmayim] le seront au-dessus מַר 'al' de la terre מַר 'erets]. »

Ce verset est surprenant, car il se rapporte à la multiplication de notre descendance et aux *âges éternels* que nous aurons avec nos enfants, car l'expression « aussi nombreux que les jours des cieux » se rapporte à la nouvelle création, lorsque les cieux de Dieu, sa demeure avec la Nouvelle Jérusalem, descendent sur la Terre ; c'est pourquoi il est dit « des cieux... au-dessus de la terre ». Le moyen d'obtenir cette promesse puissante est de garder la Parole de Dieu, parce qu'elle est éternelle et incorruptible ; c'est le thème central de ce chapitre 11 du Deutéronome.

Cette relation entre les lois éternelles et immuables de l'Univers et la descendance sainte et éternelle explique pourquoi, dans le livre de Genèse, chapitre 1, Dieu a établi les décrets de la création, parmi lesquels se trouvent ceux de l'Alliance Édénique. En vérité, le Seigneur prononce seulement sa sentence : « ... Dieu vit que cela était bon », lorsqu'Il a fini la création, quand Il a fait la femme. Dieu a réalisé le mariage d'Adam avec elle, dans lequel le premier grand mystère du mariage est énoncé, qui est l'union en une seule chair, dont le but est de donner une descendance que Dieu a promise (Malachie 2.15). Ce grand mystère est lié au second grand mystère, qui est celui de la piété ou de la miséricorde, l'œuvre rédemptrice du Christ (1 Timothée 3.16) ; nous verrons ces relations plus tard, parce qu'elles ont des répercussions sur la création, sur l'Univers entier.

Un autre fait qui mérite d'être noté, concernant la loi de l'expansion dans les Cieux et dans l'Univers, en relation avec la descendance, est la comparaison constante que la Bible fait entre celle-ci et les eaux, les chambres, les tentes et les étoffes déployés, qui sont des termes appliqués également à l'Univers

Tableau 23

Comparaison entre la descendance et les eaux, les chambres, les tentes et les étoffes étendus

| NOMBRES 24 (OST)                                | ESAÏE 40                        | ESAÏE 54                                          |  |
|-------------------------------------------------|---------------------------------|---------------------------------------------------|--|
| <sup>5</sup> Que <b>tes tentes</b> sont belles, | <sup>22</sup> C'est lui qui est | 1 Réjouis-toi, stérile, toi qui n'enfantes        |  |
| ô Jacob! et <b>tes demeures</b> , ô             | assis au-dessus du              | plus! Fais éclater ton allégresse et ta           |  |
| Israël!                                         | cercle de la terre,             | joie, toi qui n'as plus de douleurs ! Car         |  |
| <sup>6</sup> Elles s'étendent comme             | Et ceux qui                     | les fils de la délaissée seront plus              |  |
| des vallées, comme des                          | l'habitent sont                 | nombreux Que les fils de celle qui est            |  |
| jardins près d'un fleuve,                       | comme des                       | mariée, dit l'Éternel.                            |  |
| comme des aloès que                             | sauterelles ; <b>Il</b>         | <sup>2</sup> Élargis l'espace de ta tente ; Qu'on |  |
| l'Éternel a plantés, comme                      | étend les cieux                 | déploie les couvertures de ta                     |  |
| des cèdres auprès des eaux.                     | comme une étoffe                | <b>demeure</b> : Ne retiens pas ! Allonge tes     |  |
| <sup>7</sup> L'eau coulera de ses seaux,        | légère, Il les                  | cordages, Et affermis tes pieux!                  |  |
| et sa postérité sera comme                      | déploie comme                   | <sup>3</sup> Car tu te répandras à droite et à    |  |
| de grandes eaux ; son roi                       | une tente, pour                 | gauche ; Ta postérité envahira des                |  |
| s'élèvera au-dessus d'Agag,                     | en faire sa                     | nations, Et peuplera des villes                   |  |
| et son royaume sera exalté.                     | demeure.                        | désertes.                                         |  |
|                                                 |                                 |                                                   |  |

La loi du péché et de la mort a mis la Terre en esclavage à la vanité et à la corruption. Cela implique l'entrée de l'éphémère et une chaîne qui a empêché l'expansion et l'élargissement de la Terre, pour la multiplication de la descendance sainte pour l'éternité. Il y a donc une relation entre l'homme créé par Dieu pour être éternel et l'éternité de la création ; il y a une relation entre la multiplication de l'humanité sainte et éternelle avec l'extension-expansion et l'élargissement de la Terre et de l'Univers.

Un argument de cela est que la Parole de Dieu dit que la création a été soumise à la vanité et à l'esclavage, mais qu'elle sera libérée de cet esclavage de la corruption pour la liberté glorieuse des enfants de Dieu (Romains 8.20-21) ; ceux-ci sont les ressuscités et glorifiés qui seront d'abord les sauvés de la Sainte Église. Lorsque le péché et la mort quitteront les êtres humains pour toujours, il y aura une liberté glorieuse qui affectera la Terre et l'Univers entier ; c'est pourquoi il est nécessaire que la mort soit détruite pour toujours, le dernier ennemi (1 Corinthiens 15.26), afin que Dieu puisse rendre la nouvelle création libre, sainte, pure et éternelle dans laquelle ses enfants saints, purs, éternels et libres vivront pour se multiplier éternellement et former les fleuves sans fin, une infinité d'adorateurs du Père, du Fils et du Saint-Esprit.

Dans Ésaïe 26.14 - 15, nous trouvons une prophétie sur la façon dont la Terre s'agrandira ou s'étendra à mesure que les nations augmenteront ; lisons (OST) :

<sup>14</sup> Les morts ne vivront pas, les trépassés ne se relèveront pas ; car tu les as visités, et tu les as exterminés, et tu as détruit toute mémoire d'eux.

<sup>15</sup> Tu as augmenté la nation יָסָרּ], Ô Éternel; tu as été glorifié: tu as augmenté (יָסָרּ] γâsaph] la nation [קָּבָּוּן gôy], tu l'avais éloignée [קָּבָּוּן râchaq] jusqu'à tous les bouts [קָּבָּוּן qetsev] de la terre [אַרִיץ] 'erets].

Dans ce passage, Ésaïe oppose ce qui arrivera aux pécheurs impénitents, qui ne ressusciteront pas à la vie (v. 14), et aux sauvés pour qui il y a une promesse donnée en prophétie au passé, mais qui est future : elle parle de la multiplication du peuple et de l'élargissement de toutes les extrémités de la terre. Remarquez que le verset 15 déclare qu'il y a une relation étroite entre l'accroissement des nations et l'élargissement des extrémités de la terre, ce qui se produira par la loi de l'expansion-extension et la Loi de l'Esprit de Vie en Jésus-Christ. Cela se rapporte à Ésaïe 54.2-3 dans lequel le verbe « élargir » est utilisé avec le mot hébreu מוֹר (râchab) lié à מוֹר (râchaq) d'Ésaïe 26.15; dans les deux versets, il est question des nations (מוֹר (râchab)).

#### 10.4.4 La nouvelle création et les deux grands mystères

Il y a une relation entre la création des Nouveaux Cieux et de la Nouvelle Terre et les deux grands mystères qui apparaissent dans les Écritures, qui sont : (a) le grand mystère du mariage dans lequel le mari et la femme sont une seule chair (Éphésiens 5.31-32) ; b) et le grand mystère de la piété qui correspond à l'œuvre rédemptrice du Christ (1 Timothée 3.16).

Nous avons dit que Dieu a fait la création pour sa gloire et pour mettre l'homme sur elle, comme le chef qu'll a créé le sixième jour ; le Seigneur a créé les Cieux et la Terre, et les a préparés pour être la demeure de l'homme et de la femme et toute leur descendance sainte et éternelle. Mais nous avons aussi déclaré que le péché a affecté temporairement les plans de Dieu, mais ne les a pas éliminés, parce que ce que Dieu détermine s'accomplit. Nous avons également affirmé, dans ce chapitre, que l'une des raisons pour laquelle Dieu fera la nouvelle création est pour la descendance sainte de ses enfants, éternellement multipliée.

Cette descendance sainte multipliée à l'infini était, est et sera la raison pour laquelle le Seigneur a établi le grand mystère que l'homme et la femme doivent être une seule chair dans le mariage ; regardons ce grand mystère :

#### 10.4.4.1 Le premier grand mystère : une seule chair.

Quand Dieu a fait l'homme de la poussière, il a déclaré plus tard qu'il n'était pas bon pour lui d'être seul ; lisons Genèse 2.18 (DBY) : « Et l'Éternel Dieu dit : Il n'est pas bon que l'homme soit seul ; je lui ferai une aide qui lui corresponde. »

Le Seigneur a déclaré qu'il n'était pas bon pour l'homme d'être seul ; le mot « seul » en hébreu est 72 (bad) et signifie « séparation et par conséquent une partie du corps, une branche d'arbre ; seul, séparé ». Ce mot vient d'un autre, qui est 772 (bâdad) lequel signifie « diviser, être solitaire ». Sur la base de ces deux mots hébreux et de leur signification, nous pouvons conclure que ce que le Seigneur a dit est : « Il n'est pas bon pour l'homme d'être séparé, d'être une partie du corps, ou d'être divisé ou solitaire. » Ces significations sont très importantes lorsque l'on regarde ce que le Seigneur fait ensuite et la déclaration ultérieure d'Adam, lorsqu'il reçoit la femme comme épouse ; voyons :

Selon ce que nous lisons dans Genèse 2.18, dans la partie b, Dieu déclare que pour que l'homme ne soit pas seul, Il lui fera une aide semblable à lui ; la version Darby-1885 traduit les termes hébreux par «<sup>18</sup> je lui ferai une aide qui lui corresponde. » Regardons les termes :

Le terme traduit par « aide » est נָגָּד ('âzar); et le mot traduit par « corresponde » est (neged) et signifie « un front, c'est-à-dire une partie opposée; spécifiquement une contrepartie ou un compagnon. » Il est évident que la cause du sommeil profond dans lequel Dieu a fait entrer Adam, pour prendre une de ses côtes afin de faire la femme, n'était pas pour l'éviter une douleur, car il n'y avait pas encore de péché; donc il n'y avait pas de douleur, pas de maladie, pas de mort. Par conséquent, le profond sommeil d'Adam n'a rien à voir avec cela.

Nous croyons que Dieu a voulu surprendre Adam avec le cadeau de l'aide qui lui correspondait, c'est-à-dire son complément, son autre partie ou son partenaire. Cela est confirmé par la réaction du cantique d'Adam en voyant la femme qui lui a été amenée par le Seigneur Lui-même lors du bel événement du mariage; lisons Genèse 2.23-24:

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Et l'homme dit : Voici cette fois celle qui est os de mes os et chair de ma chair ! on l'appellera femme [אָשָׁה 'ishshâh], parce qu'elle a été prise de l'homme (אָשִּׁה 'îŷsh].

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> C'est pourquoi l'homme [אַישׁ '*îysh*] quittera son père et sa mère, et s'attachera à sa femme [אַשָּה] *'ishshâh*], et ils deviendront une seule chair.

Une autre raison pour laquelle Dieu a fait tomber un profond sommeil sur Adam, pour former la femme à partir de l'un de ses côtes, est à cause de la foi qu'Adam devait avoir dans son cœur pour croire que Dieu a tout fait ; ceci est corroboré dans Hébreux 11.3 (NEG-1979) : « C'est **par la foi** que nous reconnaissons que l'univers a été formé par la parole de Dieu, en sorte **que ce qu'on voit n'a pas été fait de choses visibles.** » Dans ce verset, il s'agit du premier homme qui devait croire que Dieu a créé l'Univers ; par conséquent, l'histoire de la foi commence en Adam. Cependant, il a péché par incrédulité et a dû se repentir pour être restauré par Dieu. Dans 2 Corinthiens 5.7, nous pouvons aussi confirmer que le Seigneur a institué la foi dès le commencement de la création : « (car nous marchons par la foi et non par la vue)... » (2 Corinthiens 5.7). Tout est par la foi!

Adam savait que Dieu avait formé la femme à partir de son propre corps. Il a alors fait la déclaration au verset 23 de Genèse 2, qui correspond à l'accomplissement du décret de Dieu selon lequel il n'était pas bon pour l'homme d'être seul. Quand Adam dit que la femme sera appelée « femme », le mot hébreu pour elle est אָשָׁה ('ishshâh) qui signifie « épouse » et le mot pour « l'homme » est אַישׁ ('îysh) qui signifie « époux » ; et avant ce terme dans le verset 23, il dit מָן (min) qui signifie « partie de ».

La déclaration d'Adam signale son mariage avec la femme, célébré par Dieu. Au verset 24 de Genèse 2, ces deux termes « époux » et « épouse » sont également utilisés lorsqu'il est dit « homme » et « femme ».

Maintenant, nous voulons que vous remarquiez donc l'expression « C'est pourquoi » et « ils deviendront une seule chair » qui est le grand mystère. Dieu pouvait créer la femme à partir de la poussière du sol, indépendamment, comme Il l'a fait avec Adam. Cependant, cela n'a pas été ainsi, parce qu'il y avait un but que le Seigneur voulait établir comme témoignage dans la constitution physique pour l'éternité. Par conséquent, la volonté de Dieu que l'homme et la femme soient une seule chair pour toujours, ne peut pas être annulée. La preuve en est la résurrection des morts ; Dieu a décidé de ressusciter à la vie pour que l'homme et la femme aient leur constitution physique initiale sans péché et sans mort ; et l'unité entre eux restera inébranlable parce que Dieu a décrété qu'il n'était PAS bon pour l'homme d'être seul ; c'est le Seigneur qui a déclaré qu'Il ferait l'autre partie pour lui. La glorification a aussi ce but, comme nous l'avons vu dans les autres chapitres de ce livre sur le Royaume Éternel.

L'homme et la femme ont été créés pour être un. Il est impossible de les concevoir séparément, ni au commencement, ni dans l'éternité. La façon dont Dieu a créé la

femme ne changera jamais. Cet acte n'était pas quelque chose de fortuit, d'aléatoire ou sans but.

L'apôtre Paul donne une révélation puissante à ce sujet, lorsqu'il fait référence à la création de l'homme et de la femme dans 1 Corinthiens 11.7-9 (DBY) :

Paul se réfère aux chapitres 1 et 2 du livre de Genèse, quand Dieu a créé l'homme et la femme ; et il est étonnant qu'il ne dit pas que l'homme a été créé à l'image et à la ressemblance de Dieu, mais qu'il est l'image et la gloire de Dieu. Puis l'apôtre dit que la femme est la gloire de l'homme. C'est la scène du Paradis, avant le péché, quand l'homme et la femme étaient entourés de gloire. Paul utilise le verbe « est » au présent  $\dot{\nu}\pi\dot{\alpha}\rho\chi\omega$  ( $huparch\bar{o}$ ) ; il ne dit pas que l'homme était ou a été la gloire de Dieu et que la femme était ou a été la gloire de l'homme.

Par conséquent, l'apôtre ne se réfère pas seulement au début de la création de l'homme et de la femme, mais il se réfère aussi à l'avenir dans le Royaume Éternel ; car l'usage du présent « étant... la gloire de Dieu » et « est la gloire de l'homme » ne peuvent pas se référer au présent siècle mauvais du péché et de la mort, parce qu'aucune gloire n'existe en cela.

La Bible enseigne explicitement qu'avant le péché, il y avait de la gloire et qu'il y a une gloire qui doit se manifester en nous ; lisons Romains 8.17-18 (OST) :

17 Et si nous sommes enfants, nous sommes aussi héritiers ; héritiers de Dieu, et cohéritiers de Christ ; si toutefois nous souffrons avec lui, afin que nous soyons aussi glorifiés avec lui.
 18 Car j'estime qu'il n'y a point de proportion entre les souffrances du temps présent et la gloire à venir, qui sera manifestée en nous.

Continuons d'analyser 1 Corinthiens 11. Les versets 8 et 9 semblent répéter la même information, lorsqu'ils disent que la femme procède de l'homme et affirment ensuite qu'elle a été créée à cause de lui. Pourtant, il n'y a pas de répétition. En revanche, le Seigneur rappelle que la femme a été créée pour être la partie unie à l'homme et pour cette raison elle a été faite de sa côte. C'est pourquoi l'apôtre Paul déclare dans 1 Corinthiens 11.11-12 (DBY):

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Car l'homme, étant l'image et la gloire de Dieu, ne doit pas se couvrir la tête; mais la femme est la gloire de l'homme.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Car l'homme ne procède pas de la femme, mais la femme de l'homme;

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> car aussi l'homme n'a pas été crée à cause de la femme, mais la femme à cause de l'homme.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Toutefois ni la femme n'est sans l'homme, ni l'homme sans la femme, dans le Seigneur;

<sup>12</sup> car comme la femme procède de l'homme, ainsi aussi l'homme est par la femme ; mais toutes choses procèdent de Dieu.

Le verset 11 de 1 Corinthiens 11 est puissant, car il affirme qu'il est impossible pour un homme d'être ou d'exister sans une femme, et pour une femme d'être ou d'exister sans un homme. Cela confirme la dépendance mutuelle en ce sens qu'ils sont un tel qu'ils étaient prévus par Dieu avant d'être créés et après leur création.

Maintenant, le verset 12 de 1 Corinthiens 11 est puissant face à cet enseignement ; dans la version Louis Segond, le mot « procède » est ajouté, mais en grec ce verbe n'apparaît pas ; la traduction littérale du grec est : « Car, comme la femme (est) de l'homme, ainsi l'homme (est) aussi par la femme, mais toutes choses de Dieu. »

La fin du verset 11 « ... dans le Seigneur » se rapporte à la fin du verset 12 « de Dieu » pour indiquer de nouveau le commencement, lorsque le Seigneur a créé l'homme et la femme avec un dessein éternel lié à une descendance multipliée sainte, immortelle et éternelle qui l'adorera pour toujours ; c'est le résultat du grand mystère en relation avec l'autre grand mystère qui est l'œuvre rédemptrice de la Semence, le Christ.

La dernière chose que Dieu a créée était la femme et, après, la dernière chose qu'Il a faite a été le mariage d'Adam et la femme qu'Il lui a donnée comme une aide complémentaire ou une aide semblable ; par conséquent, quand Dieu dit qu'Il a vu que tout ce qu'Il avait fait était très bon, Il fait référence aux événements ultimes : la création de la femme à partir de la côte d'Adam, la bénédiction du mariage et les promesses de l'Alliance Édénique.

Nous savons que cette affirmation « très bonne » se réfère à la création de la femme et à son union avec l'homme dans une seule chair dans le mariage, parce que Dieu a déclaré plus tôt qu'il n'était pas bon pour l'homme d'être seul, c'est-à-dire d'être une partie et de ne pas avoir son complément.

Dire que dans le Royaume Éternel, Dieu changera ses desseins et ses plans concernant le mariage (car beaucoup prétendent qu'il n'y aura plus de mariages), c'est affirmer que ce que Dieu a décrété et déclaré, avant le péché en Éden, qui n'était pas bon pour un homme saint, éternel, immortel, sans péché, deviendra alors une bonne chose pour toute l'éternité.

Cependant, nous savons que Dieu est immuable, fidèle et véritable et qu'il ne change pas parce que sa Parole est éternelle. Si Dieu a déclaré dès le commencement qu'il n'était pas bon pour l'homme d'être seul, c'est-à-dire qu'il n'y avait pas de femme avec

laquelle il était une seule chair, cela ne peut pas être changé puisque c'est la Parole de Dieu. L'essentiel est qu'il ne sera jamais bon pour un homme d'être une partie, de ne pas être uni à une femme dans une seule chair dans le mariage, afin de donner une descendance pour Dieu.

Le reste de l'Esprit dont le prophète Malachie 2.15 (DBY) parle se réfère au Saint-Esprit de Dieu qui est l'Esprit de vie, qui continuera d'opérer avec une grande puissance dans la descendance sainte et éternelle qui se multipliera pour toujours et à jamais, dans le grand mystère, autrement dit l'union dans une seule chair entre l'homme et la femme comme époux et épouse dans le mariage. Le Royaume Éternel sera un empire de vie, d'abondance et d'explosion de vie manifesté dans la fécondité et la multiplication de la progéniture qui peuplera la Nouvelle Terre et les Nouveaux Cieux. Cela n'est possible qu'à cause du **grand mystère** que Dieu a fait de deux un seul, et à cause **du grand mystère** de la piété, l'œuvre rédemptrice du Christ.

## 10.4.4.2 Le grand mystère de la piété : l'incarnation, la mort et la résurrection du Christ.

Nous avons vu que le fondement de l'unité indissoluble entre l'homme et la femme dans le mariage était établi sur leur union parfaite avec le Seigneur, dans la mesure où l'alliance matrimoniale a été faite dans le cadre de l'Alliance Édénique que Dieu a faite avec l'homme, et dans laquelle il a impliqué la femme dans la seconde partie de celleci. C'est là que se trouve la relation entre le premier grand mystère et le seconde et dernière grand mystère, qui est celui de la Piété ; regardons 1 Timothée 3.16 (DBY) : « Et, sans contredit, le mystère de la piété est grand –Dieu a été manifesté en chair, a été justifié en Esprit, a été vu des anges, a été prêché parmi les nations, a été cru au monde, a été élevé dans la gloire... »

Le mystère de la piété est défini par l'apôtre Paul comme l'incarnation du Christ, « Dieu a été manifesté dans la chair », son sacrifice pour le péché et son ascension au ciel, ressuscité et glorifié. Or, l'apôtre Paul inclut dans ce grand mystère la prédication aux Gentils ; et c'est parce que l'une des manifestations de la grande miséricorde de Dieu a été qu'il a donné aux Gentils la participation dans toutes les alliances et dans toutes les promesses d'Israël ; les Gentils étaient les seuls qui n'étaient pas un peuple et qui n'avaient aucune part aux promesses éternelles (1 Pierre 2.10 ; Éphésiens 2.11-12).

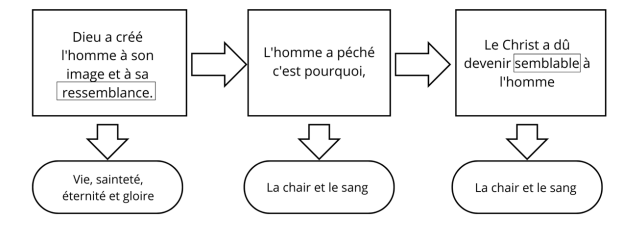
La Bible dit que par le Christ toutes choses ont été faites (Colossiens 1.16) et qu'Il a fait l'homme à son image et selon sa ressemblance; mais quand l'homme a péché, il a pris part au sang et à la chair et a accueilli la mort. C'est pourquoi le Christ a dû devenir

semblable à l'homme, participant de chair et de sang en s'incarnant dans un corps de faiblesse et d'humiliation, mais sans péché (Philippiens 2.7-8; Hébreux 2.14; 4.15); Un corps qui serait sujet à la mort à cause du péché de l'humanité, mais le Christ la libérerait ainsi de la peur de la mort (Hébreux 2.15), de la mort elle-même, de l'enfer et de la perte de toutes les promesses éternelles. Le Christ est venu pour restaurer ce dont l'homme était privé et dépourvu à cause de son péché. Lisons ce que le Seigneur nous dit dans sa Parole :

Je t'ai créé à mon image et selon ma ressemblance, et parce que tu as péché, j'ai dû devenir semblable à toi, afin d'avoir pitié, de détruire par ma mort le diable qui avait l'empire de la mort, pour te libérer de l'esclavage, de la servitude et de la mort ellemême. Je t'ai secouru, parce que je suis le Grand-Prêtre, fidèle qui a dû expier tes péchés pour te faire héritier et cohéritier avec moi (cf. Romains 8.20-23; Hébreux 2.14-18; 3.1; 4.14; 5.10; 6.20; 7.26; 8.1; 9.11).

Figure 19

La ressemblance de l'homme avec le Christ incarné.

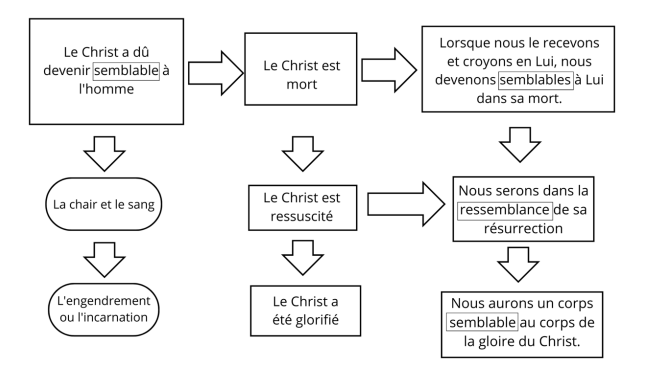


La Bible enseigne que ceux qui se sont endormis en Christ ressusciteront dans un corps glorifié; lisons Romains 6.5: « Car si nous avons été identifiés avec lui dans la ressemblance de sa mort, nous le serons donc aussi dans la ressemblance de sa résurrection. » (DBY) et Philippiens 3.21 dit: « … qui transformera le corps de notre humiliation, en le rendant semblable au corps de sa gloire, par le pouvoir qu'il a de s'assujettir toutes choses. »

L'œuvre rédemptrice du Christ est puissante, elle est merveilleuse ; **c'est le grand mystère de la pitié de Dieu, de la miséricorde**. Nous venons de voir l'importance de ce mot « ressemblance » qui opérait dès le commencement, lorsque Dieu a créé l'homme à son image et selon sa ressemblance, homme et femme, il les a créés ; ici, l'importance de ce mot « ressemblance » est appréciée. Lisons maintenant Romains 8.3 : « car ce qui était impossible à la loi, en ce qu'elle était faible par la chair, Dieu, ayant envoyé son propre Fils en ressemblance de chair de péché, et pour le péché, a condamné le péché dans la chair. » (DBY) ; et Hébreux 4.15 : « <sup>15</sup> Car nous n'avons pas un souverain Sacrificateur qui ne puisse compatir à nos infirmités, au contraire, il a été éprouvé en toutes choses, comme nous, mais sans péché. » (OST).

Figure 20

Les bienfaits de l'œuvre rédemptrice du Christ pour l'homme.



Paul dit dans Romains 8.3 que le Christ a été envoyé en ressemblance de chair de péché, ce qui signifie qu'Il est venu dans un corps de chair et de sang, un corps de faiblesse et d'humiliation; mais Il a été engendré saint, il est né et a vécu saint; il n'a jamais péché. C'est pourquoi il est écrit « ressemblance ». L'auteur de l'épître aux Hébreux dit que le Christ a été tenté comme tous les êtres humains, c'est pourquoi le mot « ressemblance

» est utilisé; mais le Seigneur n'a jamais péché, n'a jamais accueilli la tentation, encore moins l'a mise à exécution (Hébreux 4.15).

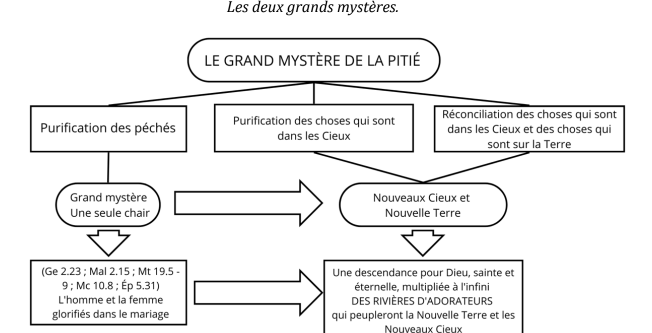
L'être humain n'a pas été créé à l'image et à la ressemblance des anges. Le Christ n'a pas été engendré à la ressemblance d'un ange ; les croyants se lèveront et seront glorifiés à l'image, non pas d'un ange, mais à l'image de Christ, à l'image du corps de sa gloire. Par conséquent, les enfants de Dieu ne deviendront jamais des anges, et ils ne seront pas identiques à eux. La résurrection exclut cette possibilité. Par conséquent, l'homme retrouvera l'image et la ressemblance de Dieu, l'homme et la femme ressembleront au Seigneur et seront unis en une seule chair dans le mariage, dans ce grand mystère, grâce au grand mystère de la piété, pour donner à Dieu une descendance sainte, adoratrice multipliée pour l'éternité.

Le grand mystère de la piété est celui que le Père a utilisé pour rendre à sa gloire l'humanité perdue qui en était dépourvue ; c'est pourquoi Il a offert ses promesses éternelles à tous, Juifs et Gentils ; de ceux-ci, Dieu a sorti l'Église pour prêcher son Évangile de l'éternité qui parle de cette gloire et ces promesses éternelles ; et parmi ces promesses, il y a celle de la descendance sainte et éternelle à qui Il donnera la Nouvelle Terre en héritage et les Nouveaux Cieux que le Seigneur fera pour habiter avec nous pour toujours.

Voici comment sont relatés les deux grands mystères, celui de l'une seule chair du mariage pour une descendance sainte et éternelle, et le grand mystère de la piété par lequel Dieu sanctifie quiconque accepte le Christ, ressuscite son âme et son esprit, et lui donne la promesse de la résurrection et de la glorification du corps avec lequel il pourra habiter dans les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre.

Le grand mystère de la piété ne purifie pas seulement le corps, l'âme et l'esprit des péchés (Hébreux 1.3), mais ce mystère purifie également les figures des choses célestes (Hébreux 9.23); cela se réfère à la nouvelle création. Le grand mystère de la piété est celui qui permet la réconciliation des choses qui sont dans les cieux et de celles qui sont sur la terre (Colossiens 1.20), et cela se rapporte à la nouvelle création, car la Nouvelle Jérusalem, qui est au Troisième Ciel, descendra sur la Nouvelle Terre.

Figure 21



#### 10.4.5 Comment le Seigneur fera les nouveaux Cieux et la nouvelle Terre

Dans les Écritures, le Seigneur nous a laissé des passages qui nous disent comment il fera la nouvelle création. Nous avons déjà vu qu'elle ressemblera à la première parce qu'il y a des lois inviolables que Dieu a établies par son propre pouvoir. Nous allons analyser ces passages. Lisons Job 38.31-33 (BDS):

1 Peux-tu nouer [heb. hatqaššêr, הְתְקְשֵׁר [heb. hatqaššêr, מְתְקְשֵׁר]
les cordes des Pléiades
ou desserrer les cordages d'Orion?
32 Fais-tu paraître [hǎ-tō-ṣî [hā-tō-ṣî]]
les constellations en leur temps?
Conduis-tu [tanhêm: תַּבְּהָבּ]
la Grande Ourse et ses étoiles secondaires?
33 Sais-tu par quelles lois le ciel est gouverné?
Est-ce toi qui imposes [tāśîm]
son pouvoir sur la terre?

Ce passage fait partie de la confrontation de Dieu avec Job. La version Louis Segond traduit les verbes suivants au présent : « Peux-tu nouer, détaches-tu Fais-tu paraître, fais-tu, conduis-tu, règles-tu ». En hébreu, ces cinq verbes sont en temps imparfait qui peut se traduire au présent (signifiant une action non conclue) et au futur; c'est pourquoi, dans la version de la Bible espagnole, ces cinq verbes sont traduits au futur.

Sur la base de cette clarification, vous conviendrez que ce passage de Job parle de la nouvelle création, dont nous serons témoins comme l'ont été les anges, ainsi qu'il est dit dans Job 38.7, car les étoiles du matin s'y réfèrent, comme nous le démontrons dans ce chapitre. Maintenant, quand le Seigneur dit « ... Et tous les enfants de Dieu se sont réjouis », nous croyons qu'Il fait référence à tous les sauvés qui seront témoins de la nouvelle création de Dieu après le Royaume Millénaire, le jugement sur Satan et les démons, et sur les perdus qui iront au grand trône blanc. Nous verrons quand le Seigneur fondera de nouveau la Terre, fixera ses mesures, mettra ses bases et posera sa pierre angulaire (Job 38.4-6).

Le verset 33 de Job 38 parle du pouvoir des lois (הְּמָּחָ chûqqâh) des Cieux sur Terre ; ce mot est « lois » et vient de l'hébreu אָלוֹ (chôq) qui signifie « commandement, décret, loi ». Cela nous rappelle quand Jésus dit, dans le modèle de la prière de Mathieu 9-13, « Que ton règne vienne » (Mathieu 6.10), ce qui signifie que le Royaume des Cieux vienne sur la Terre, c'est-à-dire que les lois, les décrets et le mode de vie du Ciel soient sur la Terre. Le verset 33 de Job 38 fait également référence à la descente de la Nouvelle Jérusalem du Ciel sur la Nouvelle Terre ; Paul appelle l'union du Troisième Ciel avec la Nouvelle Terre « la réconciliation de tout ce qui est sur la Terre et tout qui est dans les cieux » (Colossiens 1.20), seulement possible par le grand mystère de la piété, c'est-à-dire l'œuvre rédemptrice du Christ.

La présence des Cieux sur Terre entraîne l'infini dans celle-ci, dans la nouvelle création.

Il y a plusieurs traductions d'Apocalypse 7.15; voyons:

**Tableau 24**Comparaison d'Apocalypse 7.15 dans des versions bibliques

| Louis Segond (LSG).         | Segond 21 (S21)         | Bible du Semeur         | Ostervald (OST)-1811         |
|-----------------------------|-------------------------|-------------------------|------------------------------|
| Nouvelle Edition de         |                         | (BDS)                   |                              |
| Genève (NEG1979),           |                         |                         |                              |
| Darby (DBY-1985)            |                         |                         |                              |
| Celui qui est assis sur     | Celui qui est assis     | Et celui qui siège      | et celui qui est assis       |
| le trône <b>dressera sa</b> | sur le trône <b>les</b> | sur le trône <b>les</b> | sur le trône, <b>étendra</b> |
| tente sur eux               | abritera sous sa        | abritera sous sa        | sur eux son pavillon.        |
|                             | tente.                  | tente.                  |                              |

Dans les versions LSG, NEG1979 et DBY-1985, il est dit que Dieu dressera sa tente sur ses fils, sur Terre ; les versions S21 et BDS utilisent le verbe « abritera » ; et la version

OST utilise le verbe « étendra ». Cela signifie que Dieu habitera physiquement sur Terre avec ses enfants et tous ses descendants. Le verbe grec, traduit comme « dressera, abritera et étendra », est σκηνόω (skēnoō) dont l'origine est le mot grec σκῆνος (skēnos) qui signifie une hutte, une tente, une demeure, un tabernacle ; c'est pourquoi les versions françaises traduisent ce mot grec comme une expression « dressera sa tente », « abritera sous tente », « étendra... son pavillon ». Ce verbe grec σκηνόω (skēnoō) apparaît pour la première fois dans Jean 1.14: « Et la parole a été faite chair, et elle a habité [σκηνόω, skēnoō] parmi nous. ». L'utilisation du même verbe dans ce verset, indiquant la présence physique du Seigneur, prouve que dans Apocalypse 7.15 on trouve le même message, aussi que dans Apocalypse 21.3 où il est dit que le trône de Dieu sera sur Terre comme Apocalypse 22.3 le dit. Ainsi, cette demeure de Dieu sur la Nouvelle Terre implique la loi de l'expansion ou de l'extension sur la Nouvelle Terre, qui opérera parce que les Cieux y seront. La demeure de Dieu sera sur Terre, elle ne peut donc pas être limitée, fermée, mais sera infinie et éternelle. Ce sera aussi le centre de l'Univers.

Un autre passage dans lequel le Seigneur a révélé la nouvelle création est Apocalypse 5.13 : « **Et toutes les créatures qui sont dans le ciel, sur la terre, sous la terre, sur la mer, et tout ce qui s'y trouve,** je les entendis qui disaient : À celui qui est assis sur le trône, et à l'agneau, soient la louange, l'honneur, la gloire, et la force, aux siècles des siècles !».

Le verset 13 est au passé : « je les entendis qui disaient » ; mais rappelons-nous que Jean a été saisi par l'Esprit dans le jour du Seigneur et il a regardé vers l'avenir : l'Église à la fin des temps (celle qui est maintenant), l'Enlèvement (« monte ici ». Apocalypse 4.1), l'adoration du Seigneur par l'Église au Troisième Ciel (Apocalypse 4), la scène de l'ouverture des sceaux (Apocalypse 5), les trompettes, les coupes, le Royaume Millénaire et le Royaume Éternel.

Ce que Jean a entendu dans Apocalypse 5.13, c'est l'adoration, la louange de la nouvelle création dans le Royaume Éternel. Cela confirme que l'alliance avec la création que le Seigneur a faite en Éden s'accomplira pleinement ; le Seigneur créera de nouveau les Cieux et la Terre, les plantes, les animaux, les oiseaux. Parce qu'il n'y aura pas de péché, pas de corruption, pas de mort, toute la création adorera Dieu ; les êtres humains adoreront le Seigneur en tout et avec tout : nous l'adorerons avec nos pensées, avec nos actions, avec nos activités, avec nos chants, parmi les nombreuses autres choses que nous ferons.

Dans Apocalypse 5.13, Jean ne peut pas parler de la première création, parce qu'elle est sous la malédiction du péché, sous l'esclavage de la corruption, et pour cette raison il

est impossible que tout ce qui est dans le ciel, sur Terre, sous la Terre et dans la mer, et tout ce qui s'y trouve, puissent adorer, louer et glorifier Dieu.

Lisons maintenant un autre passage dans le Psaume 148, à la fin du psautier, où il est question de cette adoration à Dieu dans tout l'univers. Lisons les versets 1 à 6 :

- <sup>1</sup> Louez l'Éternel! Louez l'Éternel du haut des cieux! Louez-le dans les lieux élevés!
- <sup>2</sup> Louez-le, vous tous ses anges! Louez-le, vous toutes ses armées!
- <sup>3</sup> Louez-le, soleil et lune! Louez-le, vous toutes, étoiles lumineuses!
- <sup>4</sup> Louez-le, cieux des cieux, Et vous, eaux qui êtes au-dessus des cieux!
- <sup>5</sup> Qu'ils louent le nom de l'Éternel! Car il a commandé, et ils ont été créés.
- <sup>6</sup> Il les a affermis pour toujours et à perpétuité; Il a donné des lois, et il ne les violera point.

L'invitation à louer le Seigneur est faite aux anges, à leurs armées, au Soleil, à la Lune et aux étoiles. Il est frappant de voir comment le psalmiste parle des « cieux des cieux » et l'expression surprenante est « vous, eaux qui êtes au-dessus des cieux ». Là où il est confirmé que le psaume parle de la nouvelle création, c'est lorsqu'il est dit que Dieu a commandé et les Cieux des Cieux ont été créés et Il les a affermis pour toujours, éternellement.

Le Psaume 148 parle du Royaume Éternel et donne des détails sur ce qui sera ; lisons les versets 7 à 14 :

- <sup>7</sup> Louez l'Éternel du bas de la terre, Monstres marins, et vous tous, abîmes,
- <sup>8</sup> Feu et grêle, neige et brouillards, Vents impétueux, qui exécutez ses ordres,
- <sup>9</sup> Montagnes et toutes les collines, Arbres fruitiers et tous les cèdres,
- 10 Animaux et tout le bétail, Reptiles et oiseaux ailés,
- <sup>11</sup> Rois de la terre et tous les peuples, Princes et tous les juges de la terre,
- <sup>12</sup> Jeunes hommes et jeunes filles, Vieillards et enfants!
- <sup>13</sup> Qu'ils louent le nom de l'Éternel! Car son nom seul est élevé; Sa majesté est au-dessus de la terre et des cieux.
- $^{14}$ Il a relevé la force de son peuple : Sujet de louange pour tous ses fidèles, Pour les enfants d'Israël, du peuple qui est près de lui. Louez l'Éternel !

Ce psaume est révélateur : la nouvelle création aura ce que nous avons trouvé dans la première création, mais suprêmement mieux, sans péché, sans mort. Il y aura des animaux marins, du feu, de la grêle, de la neige, de la vapeur, des montagnes, des collines, des arbres fruitiers, des bêtes, des animaux, des reptiles, des oiseaux. Dans le Royaume Éternel, il y aura aussi un gouvernement, comme nous l'avons vu au chapitre 9 ; c'est pourquoi le Psaume 148 dit au verset 11 qu'il y aura des rois de la terre et des peuples ; Il y aura des princes, des juges, des jeunes gens, des jeunes filles, des vieillards (non pas en vieillissement physique, mais en siècles éternels), des enfants. Nos promesses sont grandes ! Quand, au verset 8b, il est dit « Vents impétueux, qui exécutez

ses ordres, », nous croyons qu'il s'agit du Saint-Esprit, car le mot « vent » en hébreu est  $r\hat{u}ach$  et « impétueux » est sa'ar. Certes, l'Esprit Saint est celui qui exécute la Parole de Dieu ; c'est pourquoi, dans Genèse 1.2, il est dit que l'Esprit de Dieu se mouvait audessus des eaux. Et alors que le mot «  $m\hat{u}$  » ( $r\hat{a}chaph$ ) se réfère à un mouvement doux, dans la Bible nous trouvons que le vent fort a été associé à l'Esprit Saint (Actes 2.2).

Enfin, il est prouvé que dans le Psaume 148, il s'agit du Royaume Éternel, de la nouvelle création, car au verset 13 b il est dit que seul le nom du Seigneur sera exalté et que sa gloire est sur Terre et dans les Cieux. Nous savons que cela n'arrive pas maintenant, parce que, au contraire, le nom du Seigneur est haï sur Terre et la gloire du Seigneur n'est pas sur toute la création, à cause du péché et de la mort, qui pèse encore sur l'humanité.

Cette première création attend la liberté glorieuse des enfants de Dieu qui sommesnous, la sainte Église, sans tache et sans ride; bientôt nous irons à la Nouvelle Jérusalem pour avoir une joie perpétuelle et éternelle.

# 10.4.6 La nouvelle création : La richesse de la gloire de Dieu et l'infinie grandeur de sa puissance

La nouvelle création sera la manifestation des richesses de la gloire de Dieu. Lisons Éphésiens 3.14 - 21 :

- <sup>14</sup> A cause de cela, je fléchis les genoux devant le Père,
- <sup>15</sup> duquel tire son nom toute famille dans les cieux et sur la terre,
- <sup>16</sup> afin qu'il vous donne, selon la richesse de sa gloire, d'être puissamment fortifiés par son Esprit dans l'homme intérieur,
- $^{17}$  en sorte que Christ habite dans vos cœurs par la foi ; afin qu'étant enracinés et fondés dans l'amour,
- <sup>18</sup> vous puissiez comprendre avec tous les saints quelle est la largeur, la longueur, la profondeur et la hauteur,
- <sup>19</sup> et connaître l'amour de Christ, qui surpasse toute connaissance, en sorte que vous soyez remplis jusqu'à toute la plénitude de Dieu.
- <sup>20</sup> Or, à celui qui peut faire, par la puissance qui agit en nous, infiniment au delà de tout ce que nous demandons ou pensons,
- <sup>21</sup> à lui soit la gloire dans l'Église et en Jésus Christ, dans toutes les générations, aux siècles des siècles! Amen!

Au verset 20, il est dit que le Seigneur est puissant (δυναμενω, dunamen). L'Église a minimisé la puissance de Dieu, l'a limitée aux choses visibles et corruptibles. L'Église a cru que son pouvoir est une guérison ou ce que les apostats appellent un miracle financier (payer une facture). Tout ce que l'Église dit, en se référant à la puissance de Dieu, c'est qu'll a tout créé, qu'll a créé l'Univers; cependant, même en cela, elle ne

s'émerveille pas, parce que son esprit et son cœur sont fixés sur cette Terre (c'est la tromperie du diable). Romains 1.20 dit : « <sup>20</sup> En effet, les perfections invisibles de Dieu, sa puissance éternelle et sa divinité, se voient comme à l'œil, depuis la création du monde, quand on les considère dans ses ouvrages. Ils sont donc inexcusables. »

Le Dieu de gloire est le Tout-Puissant, le Très-Haut, son nom est le Saint, donc il est nécessaire de le faire sortir des limites du corruptible où beaucoup d'églises l'ont placé; il faut le faire sortir des limites du temps et de l'espace dans lesquels elles l'ont placé. Puisque Dieu le Père nous a donné son Saint-Esprit pour que nous soyons remplis de toute la plénitude de Dieu, afin de comprendre ce qu'Il a écrit, afin que nous comprenions l'éternité. Ésaïe 57.15 dit : « Car ainsi parle le Très Haut, Dont la demeure est éternelle et dont le nom est saint : J'habite dans les lieux élevés et dans la sainteté; Mais je suis avec l'homme contrit et humilié, Afin de ranimer les esprits humiliés, Afin de ranimer les cœurs contrits. »

L'apôtre Paul dit que le Seigneur peut faire les choses infiniment au-delà de tout ce que nous demandons ou pensons, selon la puissance (Éphésiens 3.20). Trois termes intensifs sont utilisés dans ce verset : « infiniment ( $\pi\epsilon\rho\iota\sigma\sigma\delta\varsigma$ , perissos), au-delà ( $\upsilon\pi\epsilon\rho$ , huper), de tout ( $\upsilon\pi\epsilon\rho$ , huper)". Et certainement, la nouvelle création brise l'horizon des attentes que nous avons maintenant dans ce corps.

Au verset 18 d'Éphésiens 3, l'apôtre parle de quatre dimensions : la largeur, la longeur, la profondeur, la hauteur. Cependant, jusqu'à présent, la physique n'en reconnaît que trois (car elle affirme que la profondeur et la hauteur sont la même dimension). La dimension de la profondeur dans la perspective éternelle est celle que nous ne connaissons pas dans cette vie qui passe. Certes, les références de ces dimensions sont à l'Univers et nous les connaîtrons, lorsque nous serons glorifiés et que nous irons à la Nouvelle Jérusalem, nous les enseignerons pendant le Royaume Millénaire et dans le Royaume Éternel.

Nous connaîtrons la multiple sagesse de Dieu dont parle Éphésiens 3.10 : « ... <sup>10</sup> afin que les dominations et les autorités dans les lieux célestes connaissent aujourd'hui par l'Église la sagesse infiniment variée de Dieu... »

Les quatre dimensions se réfèrent à la Nouvelle Jérusalem dont les mesures ne sont pas humaines de ce siècle mauvais, mais de l'homme glorifié ; c'est pourquoi Jean dit dans Apocalypse 21.17 : « Il mesura la muraille, et trouva cent quarante-quatre coudées, mesure d'homme, qui était celle de l'ange. ». La comparaison entre l'homme et l'ange se réfère à l'éternité que nous aurons lorsque nous serons glorifiés ; c'est la même relation

que le Seigneur a établie dans Luc 20.6, quand Il a dit que nous ressemblerons aux anges en ce sens que nous ne mourrons plus et que nous serons des enfants directs de Dieu.

Concernant les dimensions, Humphreys (2010, p. 15) déclare :

Now hang onto your hats, because it's really impossible for anyone to actually imagine a fourth dimension, but the equations of GR seem to require that space have an extra dimension. (One more than length, breadth, and width—and I'm not referring to time as the extra dimension.<sup>11</sup>

Éphésiens 3.19 parle aussi de connaître l'amour de Christ qui surpasse toute connaissance, afin de pouvoir être remplis de toute la plénitude de Dieu. Cela implique pour nous un nouveau corps, glorieux, saint et éternel. Maintenant, nous ne pouvons pas être remplis de toute la plénitude de Dieu, à cause du péché et de la mort.

Cette expression « plénitude de Dieu » est choquante si l'on considère que Dieu est infini, éternel. Au verset 20, Paul fait référence à la nouvelle création lorsqu'il dit que Dieu peut tout faire. L'apôtre ajoute que Dieu peut infiniment le faire au-delà de tout ce que nous demandons ou pensons. Il s'agit d'une référence à la création des Nouveaux Cieux et de la Nouvelle Terre. Tout cela conduit Paul à adorer le Seigneur lorsqu'il dit : « ... à lui soit la gloire dans l'Église et en Jésus-Christ, dans toutes les générations, aux siècles des siècles ! » Amen ! (Éphésiens 3.21).

Enfin, on pourrait penser que la dimension de la profondeur est liée à l'éternel, à la plénitude de Dieu et à l'amour, puisqu'elle dépasse toute connaissance.

# 10.4.6.1 Comment les richesses de la gloire de Dieu et l'extrême grandeur de sa puissance se manifesteront-elles ?

Les richesses de la gloire de Dieu et l'extrême grandeur de sa puissance, nous les verrons pour l'éternité. Nous allons donner quelques caractéristiques de ce que nous ferons quand nous serons déjà glorifiés.

Comme nous aurons des maisons, des terres, une famille, un gouvernement, dans la Nouvelle Terre, il y aura de l'activité pour toujours ; voyons :

Berea 182

-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Maintenant, accrochez-vous à vos chapeaux, car il est vraiment impossible pour quiconque d'imaginer une quatrième dimension, mais les équations de la RG semblent exiger que l'espace ait une dimension supplémentaire. (Un de plus que la longueur, la largeur et la largeur – et je ne fais pas référence au temps comme à la dimension supplémentaire).

#### Les dons, les talents, les métiers, les activités.

Souvenons-nous que l'Univers entier sera rempli de la sagesse de Dieu et du Saint-Esprit ; le Père donne des dons pour accomplir tous les métiers et toutes les activités ; le Saint-Esprit donne la puissance et le Seigneur Jésus-Christ donne les ministères et les métiers. Dans 1 Corinthiens 12.4-7, il est dit :

- <sup>4</sup> Il y a diversité de **dons**, mais le même Esprit;
- <sup>5</sup> diversité de **ministères**, mais le même Seigneur ;
- <sup>6</sup> diversité d'**opérations**, mais le même Dieu qui opère tout en tous.
- <sup>7</sup> Or, à chacun la manifestation de l'Esprit est donnée pour l'utilité commune.

Ce passage s'applique à ce temps concernant ce que Dieu a donné à l'Église ; mais le Seigneur est le même pour toujours, et nous pouvons appliquer ce passage de 1 Corinthiens 12.4-7 au Royaume Éternel. Le mot grec pour « dons » est χάρισμα (charisme) et signifie « facultés ». Le terme grec pour « ministères » est διακονία (diaconie) et se traduit par « occupation ou service » ; et le mot pour « opérations » est νέργημα (energēma) qui signifie « travail ». Dieu cessera-t-il de donner des facultés, des métiers, des services et des travaux sur la Nouvelle Terre, dans le Royaume Éternel ? Bien sûr que non.

Les facultés, les capacités, les talents, les fonctions, les activités seront données par le Roi et se manifesteront pleinement. Nous savons que le péché a atrophié tout l'être de l'homme, l'esprit, l'âme et le corps, et donc aussi les facultés. Certes, toutes les activités et toutes les œuvres de l'homme ont été contaminées par le péché ; même ainsi, il devient évident que les facultés ont été données par le Seigneur, par conséquent, la façon dont elles seront manifestées dans le Royaume Éternel sera quelque chose d'exalté qui reflétera l'extrême grandeur de la puissance et de la gloire de Dieu.

Un exemple que nous pouvons citer est celui où le Seigneur a donné aux hommes la sagesse de fabriquer les ustensiles du temple ; par exemple, Bezhalel et Oholiab appelés à tout faire dans le tabernacle de la réunion ; lisons Exode 31.1 - 6 :

- <sup>1</sup> L'Éternel parla à Moïse, et dit :
- <sup>2</sup> Sache que j'ai choisi Betsaleel, fils d'Uri, fils de Hur, de la tribu de Juda.
- <sup>3</sup> Je l'ai rempli de l'Esprit de Dieu, de sagesse, d'intelligence, et de savoir pour toutes sortes d'ouvrages,
- <sup>4</sup> je l'ai rendu capable de faire des inventions, de travailler l'or, l'argent et l'airain,
- <sup>5</sup> de graver les pierres à enchâsser, de travailler le bois, et d'exécuter toutes sortes d'ouvrages.

<sup>6</sup> Et voici, je lui ai donné pour aide Oholiab, fils d'Ahisamac, de la tribu de Dan. J'ai mis de l'intelligence dans l'esprit de tous ceux qui sont habiles, pour qu'ils fassent tout ce que je t'ai ordonné :

La Nouvelle Terre et les Nouveaux Cieux seront remplis de l'Esprit de Dieu. Nous tous glorifiés, serons aussi remplis de sa sagesse, de son intelligence, de sa science et de tout son art d'inventer des dessins et de travailler ; mais c'est la science et l'art de Dieu, et non ceux qui se sont développés au siècle mauvais, pendant ces six mille ans que l'humanité a été sur Terre.

Sur la Nouvelle Terre, il y aura des sciences et de l'art célestes, divins, rien de charnel ou de mondain. Des garçons et des filles naîtront, grandiront et devront apprendre et être enseignés avec la sagesse, l'intelligence et la science de Dieu. Par conséquent, il y aura des livres de science et d'art que nous écrirons, de la poésie, de la musique, des instruments, des partitions sans fin avec des notes de musique, des hymnes, des psaumes, des chants infinis pour adorer Dieu; nous peindrons, nous ferons de beaux tableaux. Les livres de science expliqueront comment Dieu a fait la création, comme est le corps glorifié, l'espace, le temps. Nous pourrons visiter l'Univers entier pour montrer aux étudiants ce qui s'enseignera. Nous enseignerons les mathématiques, la physique avec laquelle Dieu a créé le Nouvel Univers, comment Il a formé les galaxies, les étoiles, le Soleil, la Lune, les planètes, les autres corps célestes et la Terre, nous enseignerons comment fonctionne la loi de l'expansion, la Loi de l'Esprit de Vie et les autres lois physiques que nous ne connaissons pas maintenant et qui n'ont rien à voir avec les théories imprécises et spéculatives que l'humanité déchue a proposées.

Nous enseignerons aux enfants, aux jeunes et aux autres citoyens du Royaume Éternel les langues angéliques et humaines, et comment leur structure, leur forme et leur contenu sont remplis de louange et d'adoration dans les mots, les phrases et les ondes sonores enveloppés de la voix glorieuse du Saint-Esprit; nous enseignerons aussi la botanique et la zoologie divines. Nous jouirons de l'harmonie avec les animaux, nous aurons des animaux de compagnie. Avez-vous déjà pensé à avoir un lion, un tigre blanc ou une girafe comme animal de compagnie? Les Écritures nous confirment que ce sera le cas, car Ésaïe 11.6-8 le décrit. Beaucoup de personnes se demandent: les animaux de compagnie vont-ils au paradis? La réponse est non, mais il y aura des animaux de compagnie dans les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre. Nous aurons des jardins avec des arbres, des arbustes et des fleurs d'une beauté extraordinaire qui ne se faneront jamais; et il y aura des saisons à cause de l'alliance avec la création (Genèse 1.14), lisons Genèse 8.22:

<sup>22</sup> Tant que la terre subsistera, les semailles et la moisson, le froid et la chaleur, l'été et l'hiver, le jour et la nuit ne cesseront point.

Quand il est dit « Tant que la terre subsistera », cela signifie que dans le Royaume Éternel, il y aura des saisons, parce que la Nouvelle Terre demeurera éternellement (Ésaïe 66.22, 1 Chroniques 16.30). Cependant, ces saisons ne seront pas exactement comme celles d'aujourd'hui, polluées par le péché, par les ravages du Déluge et la détérioration de la Terre. Ce qui est certain, c'est qu'il y aura de la pluie, de la neige, du vent dont nous jouirons avec nos corps glorifiés, parce qu'ils seront pour la joie et ne causeront pas de mal. Nous nous réjouirons parce que nous aurons la plénitude des sens, mais sans péché, sans douleur, sans souffrance ou sans pleurs. Nous goûterons au sucré, au salé et à l'exquis, et du fruit de l'Esprit au maximum. Nos corps glorifiés ne seront pas insensibles, mais toutes nos sensations seront pures et nous en ferons l'expérience au maximum, car nous serons remplis de la plénitude de Dieu.

Le principe de la vie, la biologie divine de la glorification, seront enseignés. Dans le Royaume Éternel, il y aura aussi de la place pour enseigner la préparation des repas, car lorsque le Christ a dîné avec ses disciples avant sa mort, Il a lui-même dit qu'il boirait le vin nouveau dans le royaume du Père (Mathieu 26.29). Nous aurons le banquet des noces de l'Agneau ; en plus, la Bible enseigne que la manne ou le blé des Cieux a descendu, le pain des puissants (Psaume 78.25). Lorsque la Parole dit que le Royaume de Dieu n'est pas le manger et le boire, elle fait référence au fait qu'il n'est pas comme la Terre post-déluge, ni comme le siècle mauvais dans lequel l'homme a besoin de la nourriture et de la boisson pour survivre (Romains 14.17).

Ce sera une éducation glorieuse, de joie dans la connaissance de Dieu et de sa Parole éternelle, dans laquelle nous ne cesserons jamais de nous émerveiller, car maintenant nous ne connaissons que les bords de ses voies, nous n'avons entendu qu'un murmure léger; par conséquent, dans le Royaume Éternel, nous nous réjouirons de connaître les mystères cachés de sa Parole infinie: « ¹⁴ Ce sont là les bords de ses voies, C'est le bruit léger qui nous en parvient; Mais qui entendra le tonnerre de sa puissance? (Job 26.14).

Durant le Royaume Millénaire, avant l'avènement du Royaume Éternel, nous, les glorifiés, enseignerons aussi ce que nous avons décrit ci-dessus ; mais nous enseignerons comment Dieu a fait la première création. Nous annoncerons aussi qu'il la fera nouvelle, nous enseignerons la biologie de la résurrection et de la glorification.

#### • Les maisons : Les habitations dans la nouvelle création.

Dans la Nouvelle Terre, il y aura des personnes qui auront la sagesse de Dieu pour construire des maisons, des rues, des bâtiments pour les écoles, les sièges des gouvernements locaux, des régions et des nations ; souvenons-nous que la Terre sera remplie de villes.

Or, les maisons et les bâtiments seront faits d'or et de pierres précieuses. Nous pouvons en déduire cela pour trois raisons ; voyons :

- (a) En Éden, la Bible parle de la terre de Havila où il y avait de l'or, du bedellium et de l'onyx (Genèse 2.11-12) :
- <sup>11</sup>Le nom du premier est Pischon ; c'est celui qui entoure tout le pays de Havila, où se trouve l'or.
- <sup>12</sup> L'or de ce pays est pur ; on y trouve aussi le bdellium et la pierre d'onyx.
- (b) La Nouvelle Jérusalem est une ville d'or et de pierres précieuses.

La Bible enseigne que Dieu a révélé des bâtiments modelés sur ce qui était dans les Cieux. Par exemple, Moïse a reçu la révélation de tout autour du Tabernacle dont les ustensiles et l'arche du témoignage étaient en or ou recouverts d'or (par exemple, le chandelier, la table des pains de proposition) ; lisons Exode 25.40 : « <sup>40</sup> Regarde, et fais **d'après le modèle qui t'est montré sur la montagne.** » Et Hébreux 8.5 dit : « … (lesquels célèbrent un culte, **image et ombre des choses célestes,** selon que Moïse en fut divinement averti lorsqu'il allait construire le tabernacle : Aie soin, lui fut-il dit, de faire tout **d'après le modèle qui t'a été montré sur la montagne**). »

De même, le Seigneur a donné à David le modèle pour la construction du temple, selon le modèle céleste, dans tous ses détails; mais ce serait son fils qui l'édifierait. David a raconté le plan des parvis de la maison du Seigneur, de toutes les chambres environnantes, des trésors de la maison de Dieu, et des trésors des choses sanctifiées, de l'or et de l'argent des ustensiles de chaque service, des chandeliers, des tables, des lampes, de l'autel de l'encens, de l'arche de l'alliance (1 Chroniques 28.11-18); après cela, David a dit : « <sup>20</sup> David dit à Salomon, son fils : Fortifie-toi, prends courage et agis ; ne crains point, et ne t'effraie point. **Car l'Éternel Dieu, mon Dieu, sera avec toi ; il ne te délaissera point, il ne t'abandonnera point, jusqu'à ce que tout l'ouvrage pour le service de la maison de l'Éternel soit achevé.** » (1 Chroniques 28.19).

Dans la nouvelle création, les Cieux vont être unis à la Terre et la Nouvelle Jérusalem va y être ; et si sur la Terre postdiluvienne, pendant le siècle mauvais, le Seigneur a donné des modèles et des plans pour son tabernacle et son temple, combien plus tous les bâtiments ne seront-ils pas construits selon le modèle céleste dans la Nouvelle Terre et nouveaux Cieux! Toutes les maisons seront d'or, de pierres précieuses, elles auront la beauté sublime et incomparable du Roi.

(c) L'Univers actuel est rempli d'or et d'autres métaux.

Il a été découvert qu'il y a de grandes quantités d'or et d'autres métaux dans l'Univers. La NASA déclare :

This cloud produces a kilonova; that is an astronomical event that occurs when two neutron stars or a neutron star and a black hole merge into each other. This cloud shows the visible and infrared light. Within this neutron-rich debris, large quantities of some of the universe's heaviest elements were forged, including hundreds of Earth masses of gold and platinum.<sup>12</sup>

Dieu a promis qu'Il rétablira toutes choses comme au commencement ; par conséquent, l'Univers, les Cieux, contiendront tous les métaux précieux et les pierres précieuses que le Roi a planifiées et fabriquées, car la nouvelle création ressemblera à première, à cause de l'alliance que Dieu a faite avec elle.

En plus de cela, être citoyen des Nouveaux Cieux et de la Nouvelle Terre, c'est-à-dire posséder la citoyenneté céleste (Philippiens 3.20), apportera de puissants avantages, qui constituent nos droits en tant que citoyens du Royaume de puissance et de gloire de Dieu; voyons:

- (a) Le droit d'entrer par les portes de la ville céleste (Apocalypse 22.14).
- (b) Le droit de nous approcher du trône de Dieu (Apocalypse 4.2 3).
- (c) Le droit d'avoir une maison dans la Nouvelle Jérusalem (Jean 14.1 3 ; Exode 15.17 ; Psaume 43.3 4 ; 45.13 ; 32.17 18 ; Hébreux 11.10).
- (d) Le droit au travail dans la Nouvelle Jérusalem (Éphésiens 2.18-20 ; Apocalypse 4.4 5, 9 11 ; 5.8 10).

https://www.nasa.gov/image-feature/neutron-stars-create-gold-and-platinum-in-their-wake « Ce nuage produit une kilonova, un événement astronomique qui se produit lorsque deux étoiles à neutrons, ou une étoile à neutrons et un trou noir, fusionnent. Ce nuage émet de la lumière visible et infrarouge. Au sein de ces débris riches en neutrons, de grandes quantités de certains des éléments les plus lourds de l'univers ont été forgées, y compris des centaines de masses terrestres d'or et de platine » (Traduction des auteurs).

(e) Le droit d'avoir une descendance avec la citoyenneté de la Nouvelle Jérusalem (Galates 4.22 - 30 ; Ésaïe 54. 1 -3).

Ce que nous venons de décrire est une infime partie de l'héritage qui nous attend dans la nouvelle création ; c'est pourquoi le Seigneur caractérise cet héritage comme suit :

- (a) Les richesses de la gloire de l'héritage dans les saints (Éphésiens 1.18).
- (b) L'héritage dans le royaume du Christ et de Dieu (Éphésiens 5.5).
- (c) L'héritage des saints dans la lumière (Colossiens 1.12).
- (d) La récompense de l'héritage (Colossiens 3.24).
- (e) La promesse de l'héritage éternel (Hébreux 9.15).
- (f) Un héritage meilleur et durable dans le ciel (Hébreux 10.34).
- (g) Un héritage incorruptible, sans tache, sans souillure, réservé dans le ciel pour nous (1 Pierre 1.4).

Figure 22

Nos demeures d'or et de pierres précieuses dans la Nouvelle Jérusalem.



### **BIBLIOGRAPHIE**

- ¿Qué ocurriría si todos los volcanes de la Tierra entraran en erupción a la vez? [Que se passerait-il si tous les volcans de la Terre entraient en éruption en même temps ?] (5 janvier 2015). *ABC*. <a href="https://www.abc.es/ciencia/20150105/abci-pasaria-todos-volcanes-tierra-201501051150.html?ref=https:%2F%2Fwww.google.fr">https://www.abc.es/ciencia/20150105/abci-pasaria-todos-volcanes-tierra-201501051150.html?ref=https:%2F%2Fwww.google.fr</a>
- Darby. J. N. (n.d.). Los escritos de J. N. Darby (1800 1882) [Les écrits de J. N. Darby (1800 1882)]. http://www.graciayverdad.net/id79.html
- Ferrer G., Rodríguez Y. (2011). *Escatología Bíblica. Doctrina de los últimos tiempos* [Eschatologie biblique. Doctrine de la Fin des Temps.]. Universidad del Atlántico.
- Gentry, P. J., Wellum, S. J. (2018). *Kingdom through Covenant: A Biblical-Theological Understanding of the Covenants* [Le Royaume par l'Alliance : une compréhension biblique et théologique des Alliances]. Crossway.
- Answer in Genesis. (1er octobre 2008) "World Underwater" [« Le monde sous l'eau. »]. <a href="https://answersingenesis.org/the-flood/global/world-underwater/">https://answersingenesis.org/the-flood/global/world-underwater/</a>
- Hsieh, N. (2015). "Abraham as "heir of the world": Does Romans 4: 13 expand the Old Testament Abrahamic land promises?" [« Abraham en tant qu'« héritier du monde » : Romains 4:13 développe-t-il les promesses de terres abrahamiques de l'Ancien Testament ?] MSJ 26(1). 95–110.
- Humphreys, R. (2002). "Our galaxy is the center of the universe, 'quantized' redshifts show" [« Notre galaxie est le centre de l'univers, comme le montrent les décalages vers le rouge 'quantifiés' »]. Journal of Creation, 16(2), 95–104.
- Humphreys, R. (2010). *Starlight & Time* [Lumière des étoiles et du temps]. Master Books. <a href="https://www.amazon.com/-/es/Russell-Humphreys-ebook/dp/8003BV]COI">https://www.amazon.com/-/es/Russell-Humphreys-ebook/dp/8003BV]COI</a>
- Hunt, D. (2015). Whatever happened to Heaven [Quoi qu'il soit arrivé au Ciel]. The Berean Call.
- Marsh, C. M. (2019, 29 mars). Christ and the covenants: recipient, fulfillment, or mediator? [Le Christ et les alliances : récepteur, accomplissement ou médiateur ? Conférence]. The Evangelical Theological Society Far-West Regional Conference, California Baptist University, USA. <a href="https://www.academia.edu/40190401/Christ and the Covenants Recipient Fulfillment or Mediator">https://www.academia.edu/40190401/Christ and the Covenants Recipient Fulfillment or Mediator</a>
- Meyers, R. (n.d.). E-Sword: Étude biblique gratuite pour PC. <a href="https://www.e-sword.net/">https://www.e-sword.net/</a>

- NASA (20 octobre 2020). "Neutron Stars Create Gold and Platinum in Their Wake" [« Les étoiles à neutrons créent de l'or et du platine dans leur sillage »] <a href="https://www.nasa.gov/image-feature/neutron-stars-create-gold-and-platinum-in-their-wake">https://www.nasa.gov/image-feature/neutron-stars-create-gold-and-platinum-in-their-wake</a>
- Oskin, B. (2015, 2 janvier) "What If Every Volcano on Earth Erupted at Once?" [« Et si tous les volcans de la Terre entraient en éruption en même temps ? »]. https://www.livescience.com/49305-what-if-all-volcanoes-erupted.html
- Pentecost, D. (1958). *Things to come. A study in biblical eschatology* [Choses à venir. Une étude en eschatologie biblique]. Grand Rapids.
- Plitt, L. (2011, 17 janvier). Secretos climáticos escondidos bajo el Mar Muerto [Des secrets climatiques cachés sous la mer Morte]. BBC News Mundo. <a href="http://www.bbc.com/mundo/noticias/2011/01/110110">http://www.bbc.com/mundo/noticias/2011/01/110110</a> mar muerto clima l
- Salus, B. (2013). *Psalm 83. The Missing Prophecy Revealed* [Psaume 83. La prophétie cachée révélée]. Prophecy Depot Ministries.
- Scofield, S. I. (1996) [1909]. *Santa Biblia Anotada por Scofield* [Sainte Bible annotée par Scofield]. Publicaciones españolas.
- Stamps, D. (1993). Biblia de estudio de la vida plena Antiguo y Nuevo Testamento. Reina-Valera 1960 [Étude complète de la Bible Ancien et Nouveau Testament. Reina-Valera 1960]. Vida.
- Watson, W. C. (2015). *Dispensationalism before Darby: Seventeenth-Century and Eighteen-Century English Apocalypticism* [Le dispensationalisme avant Darby: l'apocalypticisme anglais du XVIIe siècle et du XVIIIe siècle]. Lampion Press.
- Wellum, S. J, Parker B. E. (2016). *Progressive Covenantalism: Charting a Course between Dispensational and Covenant Theologies* [L'alliance progressiste : tracer un chemin entre les théologies dispensationnelles et les théologies de l'alliance]. B&H Academic.

## À PROPOS DES AUTEURS

Gabriel A. Ferrer est le pasteur de l'église chrétienne Berea Barranquilla, en Colombie. Il est titulaire d'un doctorat en lettres de l'Université nationale autonome du Mexique (UNAM), d'une maîtrise en théologie de l'Université Laurel (États-Unis) et est l'auteur de nombreux ouvrages sur la Bible et la théologie.

Yolanda Rodríguez est enseignante à l'Église chrétienne de Berea Barranquilla, en Colombie. Elle est titulaire d'un doctorat en linguistique du Colegio de México (D.F), d'une maîtrise en théologie de l'Université Laurel (États-Unis) et est l'auteur de nombreux livres sur la Bible et la théologie.

Gabriel Ferrer et Yolanda Rodríguez sont également les auteurs des livres (entre autres titres) :

- Homilética Bíblica (L'homilétique biblique : Théorie et pratique de la prédication).
- Escatología Bíblica (L'eschatologie biblique : Doctrine de la fin des temps).
- Neumatología : Doctrina del Espíritu Santo (La Pneumatologie : Doctrine de l'Esprit Saint).
- Hamartiología y Soteriología : Doctrina del pecado y de la salvación (Hamartiologie et sotériologie : Doctrine du péché et du salut.
- Cristología : Doctrina de la persona y obra de Cristo (Christologie : Doctrine de la personne et de l'œuvre du Christ).
- Consejería Bíblica (Conseil biblique).

Beaucoup de personnes ont prétendu que les Écritures contenaient peu d'informations sur le Royaume Éternel, ce qui est faux, car les Écritures sont centrées sur l'éternité; on la trouve à partir du livre de Genèse jusqu'au livre d'Apocalypse. La plupart des églises ont commis le péché de lire et d'appliquer la Bible pour la terre post-diluvienne, pour le présent siècle mauvais et les choses corruptibles; c'est le centre de l'apostasie qui a mis un voile sur le cœur de beaucoup de personnes, ce qui les empêche de comprendre le Royaume des Cieux et d'aspirer aux Nouveaux Cieux et à la Nouvelle Terre.

Le Royaume Éternel est le centre de ce livre dont le titre est : Le Royaume éternel : Descendance, Terre et gouvernement. Ce règne est l'empire élargi qui n'aura pas de fin, dans lequel les enfants de Dieu habiteront avec le Père, le Fils et le Saint-Esprit, la glorieuse Trinité. Il s'agit d'un royaume tangible, physique, plein de puissance, de sagesse et de connaissance de Dieu qui inondera le nouvel univers. Cet univers sera peuplé d'une descendance sainte, multipliée et fructifiée pour les siècles des siècles, de génération en génération, pour la louange et l'adoration de Celui qui vit et règne pour l'éternité.



