
 
 



 

 
 

 
 

 
 
 
 

LE ROYAUME ÉTERNEL 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 
 
 
 
 

Gabriel Alberto Ferrer Ruiz 
Yolanda Rodríguez Cadena 

 
 
 
 

 
 



 

 
 

Église chrétienne Berea 
 
Le Royaume Éternel : Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 
Gabriel Ferrer Ruiz 
Yolanda Rodríguez Cadena 
 
Éditions Berea. 
Première édition française (Basé sur l'édition espagnole révisée) : novembre 2024 
 
Publié à l'origine sous le titre : 
El Reino Eterno: Descendencia, Tierra y Gobierno 
Première édition : Janvier 2021 
ISBN 978–958–57956–3–1 
Deuxième édition (améliorée et revue) : juillet 2023 

Édité et réalisé en Colombie 

Berea Éditions Calle 79B No. 42-191 

Barranquilla (La Colombie) 

Conception et mise en page : 

Ministère Berea Barranquilla 

Couverture : 

Ministère Berea Barranquilla 

Tous droits réservés. Toute partie de ce livre ne peut pas être copiée ou reproduite sans l'autorisation de ses 

auteurs et de l'éditeur. La plupart des citations bibliques sont tirées de la Bible Louis Segond (LSG) ; on utilise 

aussi les suivantes versions : Segond 21 (SG21), La Bible du Semeur (BDS), Nouvelle Édition de Genève 

(NEG1979), Darby 1885 (DBY) et Ostervald 1811 (OST). On indique seulement ces versions, autrement, c’est 

toujours la LSG. Les mots en gras dans les versets indiquent qu'ils ont été surlignés par les auteurs ; les termes 

hébreux et grecs entre parenthèses dans les versets sont ajoutés par les auteurs. 

Comment citer ce livre : 

Ferrer, G., Rodríguez, Y. (2024). Le Royaume Éternel : Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement. Éditions 

Berea. 

 

 

 

 
Suivez-nous sur :           www.ministeriobereabarranquilla.com/fr  
YouTube:           Berea Films Barranquilla            Ministerio Berea Barranquilla 

Catalogation dans la publication. Éditions Berea. 
 
Le Royaume Éternel : Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement / Ferrer Ruiz, 
Gabriel – Rodríguez Cadena, Yolanda. Éditions Berea. 2024.  
Première édition française 2024 
Barranquilla, Colombia. 
 
630 pages, illustrations. 
Inclut des références bibliographiques. 
Taille : 28 Mb 
Publié à l'origine sous le titre : El Reino Eterno: Descendencia, Tierra y Gobierno 
 
Segunda Edición (revisada): juillet, 2023 ISBN 978–958–57956–3–1 
 
1- Eschatologie 

http://www.ministeriobereabarranquilla.com/
https://www.youtube.com/@BereaFilmsBarranquilla
https://www.youtube.com/@MinisterioBereaBarranquilla


 

Bérée                                                                                  4 
 

 
TABLE DES MATIÈRES 

 

 

CHAPITRE 2 PRINCIPES D'INTERPRÉTATION POUR COMPRENDRE LE ROYAUME 

ÉTERNEL DANS LES ÉCRITURES .............................................................................................. 7 

2.1. Perspectives doctrinales sur l'interprétation ..................................................................... 7 

2.1.1. La tentation dans le domaine des désirs de la chair ................................................. 8 

2.1.2. La tentation dans le domaine de la vaine gloire de la vie ....................................... 8 

2.1.3. Tentation dans le domaine de la convoitise des yeux .............................................. 9 

2.2. Principes herméneutiques ....................................................................................................... 24 

2.2.1. Le début de l'histoire dans la perspective éternelle (passé – présent – futur : 
d'éternité en éternité) ................................................................................................................... 24 

2.2.2. Le principe du texte : Le contexte biblique interne et externe .......................... 32 

2.2.3. Le principe du langage : symboles, figures, allégories, mots, énoncés, genres 

littéraires (narratif, descriptif, lyrique, argumentatif et prophétique ; pris isolément 

ou dans leurs combinaisons) ...................................................................................................... 33 

2.2.4. Le principe du pluralisme prophétique ...................................................................... 34 

CHAPITRE 4  LES ALLIANCES BIBLIQUES ET LEURS CARACTÉRISTIQUES ............. 50 

4.1. Les caractéristiques des alliances bibliques ..................................................................... 50 

4.1.1 Les alliances sont fondées sur les serments de Dieu .............................................. 50 

CHAPITRE 6 DE GÉNÉRATION EN GÉNÉRATION : LA FRUCTIFICATION ET 
MULTIPLICATION LA DÉSCENDANCE POUR L'ÉTERNITÉ ............................................ 59 

6.1 La promesse de la fécondité (la fructification) ................................................................. 60 

6.1.1. Premier contexte ................................................................................................................. 65 

6.1.2. Deuxième contexte ............................................................................................................. 65 

6.1.3. Troisième contexte ............................................................................................................. 66 

6.1.4. Quatrième contexte ............................................................................................................ 67 

6.1.5. Cinquième contexte ............................................................................................................ 68 

6.1.6. Sixième contexte .................................................................................................................. 68 

6.1.7. Septième contexte ............................................................................................................... 69 

6.1.8. Huitième contexte ............................................................................................................... 69 

6.1.9. Neuvième contexte ............................................................................................................. 70 



Ferrer, G., Rodríguez, Y. (2024). La promesse de la descendance sainte et éternelle et les alliances 
bibliques. Dans : Le Royaume Éternel : Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement. Éditions 
Berea. 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    5 

 

6.1.10. Dixième contexte .............................................................................................................. 71 

6.1.11. Onzième contexte ............................................................................................................. 71 

6.1.12. Douzième contexte ........................................................................................................... 72 

6.1.13. Treizième contexte .......................................................................................................... 73 

6.1.14. Quatorzième contexte ..................................................................................................... 73 

6.1.15. Quinzième contexte ......................................................................................................... 74 

6.2 La promesse de la multiplication ........................................................................................... 75 

6.2.1. Premier contexte ................................................................................................................. 75 

6.2.2. Deuxième contexte ............................................................................................................. 76 

6.2.3. Troisième contexte ............................................................................................................. 76 

6.3 L'expression « de génération en génération » : multiplication et fécondité pour 
l'éternité .................................................................................................................................................. 81 

6.4 Les générations adamiques sous le péché et la mort ...................................................104 

6.5 Les générations bénies : La lignée bénie du Christ .......................................................107 

6.6 La promesse de la descendance coupée pour ceux qui ne sont pas sauvés, ceux qui 
vont en enfer pour l'éternité .........................................................................................................111 

6.6.1. La seconde mort est d'aller à l'étang de feu qui est une                                        

existence éternelle ........................................................................................................................112 

6.6.2. La seconde mort est d'aller à l'étang de feu et il s'agit d'être exclu de la 

présence de Dieu, de la gloire de sa puissance, pour toujours ....................................112 

6.6.3. La seconde mort implique la perte ultime de toutes les promesses éternelles 
de Dieu ...............................................................................................................................................113 

CHAPITRE 7  LA PROMESSE D'UNE DESCENDANCE SAINTE ET ÉTERNELLE DANS 
LES ALLIANCES BIBLIQUES ...................................................................................................129 

7.1. L'accomplissement partiel de la promesse de la descendance ...............................129 

7.1.1. La prééminence de la promesse de la descendance dans                                           

l'Alliance Édénique .......................................................................................................................130 

7.1.2. La prééminence de la promesse de la descendance dans                                           

l'Alliance Adamique......................................................................................................................130 

7.1.3. La prééminence de la promesse de la descendance dans                                              
l'Alliance de Noé ............................................................................................................................132 

7.1.4. La prééminence de la promesse de la descendance dans l'Alliance 
Abrahamique ..................................................................................................................................133 



 

Bérée                                                                                  6 
 

7.1.7. La prééminence de la promesse de la descendance dans                                            

l'Alliance Davidique ......................................................................................................................144 

7.1.8. La prééminence de la promesse de la descendance dans                                                               

la Nouvelle Alliance ......................................................................................................................148 

CHAPITRE 10 LA NOUVELLE CRÉATION LES NOUVEAUX CIEUX ET LA NOUVELLE 
TERRE ..........................................................................................................................................167 

10.1 Raisons pour lesquelles Dieu fera une nouvelle création ........................................167 

10.2 La première création ..............................................................................................................170 

10.2.1 Le ciel et la Terre .......................................................................................................170 

10.2.2 La Terre et la Voie lactée comme centre de l'univers .................................177 

10.3 La nouvelle création ...............................................................................................................181 

10.4 La loi d'expansion ....................................................................................................................190 

10.4.1 Les décrets divins dans la première création et dans                                          
l'Alliance Édénique .......................................................................................................................190 

10.4.2 La loi de l'expansion dans la nouvelle création : Les Cieux et                                              

la Terre étendus .............................................................................................................................199 

10.4.3 La nouvelle création : Les Cieux et la Terre étendus pour une descendance 

éternelle et infinie .........................................................................................................................204 

10.4.4 La nouvelle création et les deux grands mystères........................................210 

10.4.5 Comment le Seigneur fera les nouveaux Cieux et la nouvelle Terre .....219 

10.4.6 La nouvelle création : La richesse de la gloire de Dieu et l'infinie grandeur 

de sa puissance...............................................................................................................................223 

BIBLIOGRAPHIE .......................................................................................................................232 

À PROPOS DES AUTEURS .......................................................................................................234 

 
 



Principes d'interprétation pour comprendre le Royaume Éternel dans les Écritures 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    7 

 

CHAPITRE 2 
PRINCIPES D'INTERPRÉTATION POUR COMPRENDRE 

LE ROYAUME ÉTERNEL DANS LES ÉCRITURES 
 
 

2.1. Perspectives doctrinales sur l'interprétation 

 
Pour comprendre le contenu de l’Écriture, il est nécessaire d’adopter une perspective 

d’interprétation ; et il n’en existe qu’une seule véritable : la perspective biblique, c’est-

à-dire celle que le Seigneur a instituée dans sa Parole. Cependant, au cours de l’histoire 

de l’Église, une autre forme d’interprétation est apparue : elle n’est pas biblique et a 

servi de fondement à de nombreuses fausses doctrines, en particulier les doctrines 

diaboliques de la prospérité matérielle, de la confession positive de la foi et du « 

royaume maintenant », entre autres. 

 

Cette fausse perspective est celle que Satan a présentée dans le désert lorsqu’il a tenté 

l’humanité de Jésus-Christ ; mais le Seigneur lui a répondu avec la véritable perspective 

d’interprétation biblique, fondée sur l’éternité, sur le Royaume Éternel, sur les réalités 

incorruptibles, sur les choses de l’Esprit. 

 

Pour comprendre en quoi consistent ces deux perspectives, analysons Matthieu 

chapitre 4. Lisons les versets 1 et 2 : « 1 Alors Jésus fut emmené par l'Esprit dans le 

désert, pour être tenté par le diable. 2 Après avoir jeûné quarante jours et quarante 

nuits, il eut faim. 

 

Le Seigneur jeûnait : il n’a pas soumis son corps physique ni à la nourriture ni à l’eau, 

mais il était dans la présence de Dieu le Père et du Saint-Esprit, ne soumettant pas son 

humanité au matériel, au corruptible, à la nourriture qui périt. Matthieu précise au 

verset 2 qu’après avoir jeûné, le Seigneur a eu faim : le besoin physique de ce corps de 

faiblesse qu’il avait dans son incarnation s’est manifesté. Le diable en a profité pour 

tenter Jésus. Et c’est précisément ici que commence la guerre entre les deux 

perspectives d’interprétation que nous avons mentionnées : la perspective anti-

biblique, charnelle, mondaine, corruptible, proposée par le diable, contre la perspective 

biblique, éternelle, incorruptible, celle de l’Esprit. Regardons les trois tentations : la 

tentation de la convoitise de la chair, la tentation de la convoitise des yeux et la tentation 

de l'orgueil de la vie, en suivant ce que l'apôtre Jean dit : « Car tout ce qui est dans le 

monde, la convoitise de la chair, la convoitise des yeux et l'orgueil de la vie, ce n'est 

pas du Père, mais du monde » (1 Jn 2.16) ; il faut souligner que le but du diable était 

d'amener Jésus à l'écouter et à lui obéir. 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  8 
 

2.1.1. La tentation dans le domaine des désirs de la chair 

 

Dans Matthieu 4.3, il est dit : « Le tentateur, s'étant approché, lui dit : Si tu es Fils de Dieu, 

ordonne que ces pierres deviennent des pains. » Le diable cherchait, d'abord, que Jésus utilise 

sa puissance pour accomplir un miracle ; et deuxièmement, qu'avec ce miracle, Il satisfasse son 

ventre, sa faim. Faisant une analogie avec Ésaü, le diable voulait que le Seigneur renonce à son 

droit d'aînesse pour un repas : « ... à ce qu'il n'y ait ni impudique, ni profane comme Ésaü, qui 

pour un mets vendit son droit d'aînesse. » (Hébreux 12.16). Cependant, le Seigneur Jésus-Christ 

a répondu au diable par la Parole de Deutéronome 8.3, que nous trouvons citée dans Matthieu 

4.4 : « Jésus répondit : Il est écrit : L'homme ne vivra pas de pain seulement, mais de toute parole 

qui sort de la bouche de Dieu. » De cette façon, le Seigneur a établi la perspective éternelle de 

l'interprétation des Écritures, car la Parole de Dieu est plus importante que la nourriture 

corruptible, puis qu'elle est incorruptible et produit en nous l'éternité de la vie ; lisons 1 Pierre 

1.23-25 : 

 
23 Étant régénérés, non par une semence corruptible, mais par une semence incorruptible, par 
la parole de Dieu, qui vit et qui demeure éternellement. 
24 Car toute chair est comme l’herbe, et toute la gloire de l’homme comme la fleur de l’herbe ; 
l’herbe sèche, et sa fleur tombe ; 
25 Mais la parole du Seigneur demeure éternellement ; et c’est cette parole dont la bonne 
nouvelle vous a été annoncée. 
 

2.1.2. La tentation dans le domaine de la vaine gloire de la vie 

 

Dans Matthieu 4.5-7, il est dit : 

 
5 Le diable le transporta dans la ville sainte, le plaça sur le haut du temple, 6 et lui dit : Si tu es 
Fils de Dieu, jette-toi en bas ; car il est écrit : Il donnera des ordres à ses anges à ton sujet ; Et ils 
te porteront sur les mains, De peur que ton pied ne heurte contre une pierre. 7 Jésus lui dit : Il 
est aussi écrit : Tu ne tenteras point le Seigneur, ton Dieu. 
 
Dans ce passage, Matthieu raconte que Satan cherchait à pousser le Seigneur à 

démontrer sa puissance avec orgueil, arrogance et par dispute. Le diable s'est rendu 

compte que, dans la première tentation, le Christ lui avait cité les Écritures ; par 

conséquent, le tentateur les a aussi mentionnées, mais de manière fragmentée et pour 

ses desseins pervers. Cependant, le Seigneur lui a répondu : « … Il est aussi écrit : Tu 

ne tenteras point le Seigneur, ton Dieu. » (Matthieu 4.7). Jésus établit ici la méthode 

d'interprétation littérale-contextuelle, dans laquelle toutes les Écritures sont prises en 

compte — chaque mot, phrase, chaque verset, chaque passage, chaque livre — dans 

leurs relations les uns avec les autres. C'est ainsi que s'établit l'herméneutique du : « Il 

est écrit et il est aussi écrit ». 

 



Principes d'interprétation pour comprendre le Royaume Éternel dans les Écritures 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    9 

 

2.1.3.Tentation dans le domaine de la convoitise des yeux 

 

Dans Matthieu 4.8-9, il est dit : « 8 Le diable le transporta encore sur une montagne très 

élevée, lui montra tous les royaumes du monde et leur gloire, 9 et lui dit : Je te donnerai 

toutes ces choses, si tu te prosternes et m'adores. »  Le diable a offert au Seigneur les 

richesses et tout ce qui était dans le monde ; son but était d'amener Jésus à l'adorer et 

ainsi à le servir. C'est pourquoi le Seigneur lui a répondu : « … Retire-toi, Satan ! Car il 

est écrit : Tu adoreras le Seigneur, ton Dieu, et tu le serviras lui seul. » (Mt 4.10). Ici, 

Jésus-Christ cite Deutéronome 6.13 et 10.20-21, où Israël a reçu le commandement de 

ne craindre que son Seigneur, de le louer et de le servir. 

 

La perspective d'interprétation fondée sur le royaume de ce monde, avec une vision 

fragmentée de l'Écriture, conduit les croyants à succomber à la tentation dans les trois 

domaines que nous avons décrits. Cette interprétation les amène à fixer leur regard sur 

cette terre, sur cette vie, sur le ventre, sur le monde, sur les choses corruptibles et 

éphémères. Tandis que la perspective de l'éternité, celle de la vie, nous conduit à 

vaincre la tentation et le malin. Cette perspective nous guide à regarder aux promesses 

éternelles du Seigneur, aux choses inébranlables et incorruptibles, au Royaume des 

Cieux, au Royaume de Dieu, aux réalités d’en haut — comme le dit l’apôtre Paul —, à la 

cité céleste, à la Nouvelle Jérusalem. Voyons cela dans le tableau suivant : 

 

Tableau 1 

Perspectives bibliques et non bibliques et types de tentation 

PERSPECTIVE 
NON BIBLIQUE 

TYPE DE 
TENTATION 

PERSPECTIVE 
BIBLIQUE 

AUTRES VERSETS CONTRE  
LA PERSPECTIVE 
ANTIBIBLIQUE 

Celle de Satan 
lorsqu'il a tenté 
le Seigneur dans 
le désert (Mt 4). 

16 Pourquoi 
tout ce qui est dans 
le monde, la 
convoitise de la 
chair, la convoitise 
des yeux et 
l'orgueil de la vie, 
ne vient pas du 
Père, mais du 
monde (1 Jn 2). 

La réponse de Jésus 
à Satan (Mt Ch. 4). 

 

3 Le tentateur, 
s'étant approché, 
lui dit : Si tu es 
Fils de Dieu, 
ordonne que ces 
pierres 

La convoitise de la 
chair 

4 Jésus répondit : Il 
est écrit : L'homme 
ne vivra pas de pain 
seulement, mais de 
toute parole qui 

3...  afin de t'apprendre que 
l'homme ne vit pas de pain 
seulement, mais que 
l'homme vit de tout ce qui 
sort de la bouche de 
l'Éternel. (De 8). 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  10 
 

deviennent des 
pains. » (Mt 4). 

sort de la bouche de 
Dieu. » (Mt 4). 

19 Leur fin sera la perdition 
; ils ont pour dieu leur 
ventre, ils mettent leur 
gloire dans ce qui fait leur 
honte, ils ne pensent 
qu'aux choses de la terre. 
(Ph 3). 
14  Délivre-moi des hommes 
par ta main, Éternel, des 
hommes de ce monde ! 
Leur part est dans la vie, Et 
tu remplis leur ventre de 
tes biens ; Leurs enfants 
sont rassasiés, Et ils 
laissent leur superflu à 
leurs petits-enfants. (Ps 
17). 

5 Le diable le 
transporta dans 
la ville sainte, le 
plaça sur le haut 
du temple, 6 et lui 
dit: Si tu es Fils 
de Dieu, jette-toi 
en bas; car il est 
écrit: Il donnera 
des ordres à ses 
anges à ton sujet; 
Et ils te 
porteront sur les 
mains, De peur 
que ton pied ne 
heurte contre 
une pierre. 
(Mt 4). 

 
L’orgueil de la vie 

 

 

 

 

 

7 Jésus lui dit : Il est 
aussi écrit : Tu ne 
tenteras point le 
Seigneur, ton Dieu. 
» (Mt 4). 
 

16  Vous ne tenterez point 
l'Éternel, votre Dieu, 
comme vous l'avez tenté à 
Massa. (De 6). 
 
12  Alors l'Éternel dit à 
Moïse et à Aaron : Parce 
que vous n'avez pas cru 
en moi, pour me sanctifier 
aux yeux des enfants 
d'Israël, vous ne ferez point 
entrer cette assemblée 
dans le pays que je lui 
donne. 13 Ce sont les eaux 
de Meriba, où les enfants 
d'Israël contestèrent avec 
l'Éternel, qui fut sanctifié 
en eux. 
 (No 20). 
 

8 Le diable le 
transporta 
encore sur une 
montagne très 
élevée, lui 
montra tous les 
royaumes du 
monde et leur 
gloire, 
9 et lui dit: Je te 
donnerai toutes 
ces choses, si tu 

 
La convoitise des 
yeux 

10 Jésus lui dit : 
Retire-toi, Satan ! 
Car il est écrit : Tu 
adoreras le 
Seigneur, ton Dieu, 
et tu le serviras lui 
seul. (Mt 4) 
 

13 Tu craindras l'Éternel, 
ton Dieu, tu le serviras, et 
tu jureras par son nom. (De 
6). 
20  Tu craindras l'Éternel, 
ton Dieu, tu le serviras, tu 
t'attacheras à lui, et tu 
jureras par son nom. 
21 Il est ta gloire, il est ton 
Dieu : c'est lui qui a fait au 
milieu de toi ces choses 
grandes et terribles que tes 
yeux ont vues. 



Principes d'interprétation pour comprendre le Royaume Éternel dans les Écritures 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    11 

 

 
Toute la Bible est centrée sur l'éternité de vie, sur le Royaume Éternel comme but. Par 

conséquent, L’Écriture ne peut pas être lue avec une perspective terrestre, celle du 

royaume de ce monde, avec une vision corruptible et fragmentée. 

 

 

Figure 1  

Deux perspectives d'interprétation : La biblique et l’anti-biblique 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

te prosternes et 
m'adores. (Mt 4). 

 (De 10).  



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  12 
 

 

Figure 2  

Perspective anti-biblique : Vision fragmentée de l'Écriture. 

 

 
 



Principes d'interprétation pour comprendre le Royaume Éternel dans les Écritures 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    13 

 

 

L’opposition entre les deux perspectives — l’éternelle, biblique, et l’anti-biblique, 

terrestre — se retrouve dans toutes les Écritures. Regardons quelques passages : 

 

Tableau 2  

Opposition entre les perspectives d'interprétation biblique et anti-biblique 

OPPOSITION ENTRE 

LA PERSPECTIVE NON BIBLIQUE 
ROYAUME DE CE MONDE 

LE ROYAUME TERRESTRE ET 
CORRUPTIBLE 

LA PERSPECTIVE BIBLIQUE 
ROYAUME ÉTERNEL ET INCORRUPTIBLE 
NOUVEAUX CIEUX ET NOUVELLE TERRE 

18 Car plusieurs, je vous l’ai dit souvent, et 
maintenant je vous le redis en pleurant, se 
conduisent en ennemis de la croix de Christ… 
(Phil 3. OST). 
19 Leur fin sera la perdition ; leur Dieu, c’est 
leur ventre, leur gloire est dans leur 
infamie, et leurs affections sont aux 
choses de la terre. 
(Phil 3. OST). 

20 Pour nous, nous sommes citoyens des 
cieux ; d’où nous attendons aussi le Sauveur, 
le Seigneur Jésus-Christ, 21 Qui 
transformera le corps de notre 
humiliation, afin qu'il soit semblable au 
corps de sa gloire, par la puissance par 
laquelle il peut tout se soumettre à lui-même 
(Phil 3. OST). 

2 Affectionnez-vous aux choses d’en haut, et 
non à celles de la terre… (Col 3. OST). 

1 Si donc vous êtes ressuscités avec Christ, 
cherchez les choses d’en haut, où Christ est 
assis à la droite de Dieu. (Col 3). 3 Car vous 
êtes morts, et votre vie est cachée avec Christ 
en Dieu 4 Mais quand Christ, qui est votre vie, 
paraîtra, alors vous serez aussi manifestés 
avec lui dans la gloire. (Col 3. OST). 

15... S'ils avaient eu en vue celle d'où ils 
étaient sortis, ils auraient eu le temps d'y 
retourner. (Hébreux 11. LSG). 

16 Mais maintenant ils en désirent une 
meilleure, c'est-à-dire une céleste. C'est 
pourquoi Dieu n'a pas honte d'être appelé 
leur Dieu, car il leur a préparé une cité. . 
(Hébreux 11. LSG). 

9 C'est par la foi qu'il [Abraham] vint s'établir 
dans la terre promise comme dans une 
terre étrangère, habitant sous des tentes, 
ainsi qu'Isaac et Jacob, les cohéritiers de la 
même promesse. (Hébreux 11. LSG). 

...10 Car il attendait la cité qui a de solides 
fondements, celle dont Dieu est 
l'architecte et le constructeur. (Hébreux 
11. LSG). 

27 Ces mots : Une fois encore, indiquent le 
changement des choses ébranlées, comme 
étant faites pour un temps, (Hébreux 12. 
LSG). 
 

27... afin que les choses inébranlables 
subsistent (Hébreux 12. LSG). 

 
 

Les Écritures sont claires dans l’opposition entre les deux perspectives que nous avons 

mentionnées, car il s’agit de l’opposition entre l’empire de la vie et l’empire de la mort. 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  14 
 

Le premier est le Royaume des Cieux, le Royaume de Dieu ou le Royaume Éternel (avec 

la Nouvelle Jérusalem), dans lequel on entre par la foi. Ce royaume est offert par le 

Christ, car il est le chemin, la vérité et la vie (Jn 14.6), et il a mis en lumière la vie et 

l’immortalité par l’Évangile : « ... et qui a été manifestée maintenant par l'apparition de 

notre Sauveur Jésus Christ, qui a détruit la mort et a mis en évidence la vie et 

l'immortalité par l'Évangile. » (2 Ti 1.10). 

 
L’empire de la mort, quant à lui, est offert par Satan, le prince de ce monde (Jn 12.31 ; 

14.30 ; 16.11 ; Ép 2.2). Ce royaume est caractérisé par le péché, la haine, le mensonge, 

la vanité, l’incrédulité, le doute, la rébellion, la désobéissance et les autres œuvres de la 

chair. La Bible enseigne que le Seigneur Jésus-Christ a détruit celui qui avait le pouvoir 

de la mort : « Puis donc que les enfants participent de la chair et du sang, il en a aussi 

de même participé, afin que par la mort il détruisît celui qui avait l’empire de la mort, 

c’est-à-dire, le diable... (Hé 2.14. OST). 

 
 

Figure 3  

L'empire de la vie et l'empire de la mort 

 
Satan a toujours incité l'homme à lire, à interpréter et à appliquer la Bible selon son 

point de vue mondain, pécheur et corruptible. En Eden, il y a eu la première attaque 

lorsque le serpent a fait entendre à Eve ses mensonges qui remettaient en question la 

Parole de Dieu, le saint commandement. La première réaction d’Ève a été de l'interroger 

à l'intérieur de son cœur ; et lorsqu’elle a mangé de l'arbre, l’Écriture témoigne qu'elle 

a commencé à voir les choses autrement. Ce qu'elle n'avait pas perçu auparavant, elle 



Principes d'interprétation pour comprendre le Royaume Éternel dans les Écritures 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    15 

 

l’a vue désormais : « ... bon à manger et agréable à la vue, et qu'il était précieux pour 

ouvrir l'intelligence... (Ge 3.6a). 

 

Figure 4  

Perspective non biblique. Royaume de ce monde 

 
 

La vision mondaine et corruptible de l'Écriture agit comme un filtre qui fait apparaître 

la terre et le monde post-diluvien comme désirables, bons, parfaits, normaux, bénis, et 

comme le meilleur de tous les mondes possibles. Le but du diable est que tous les êtres 

humains demeurent aveugles, le voile posé sur leurs sens et sur leur entendement. C’est 

ce qui est arrivé au peuple d’Israël : ayant reçu la Loi, qui est spirituelle, il l’a interprétée 

de manière charnelle, corruptible et mondaine : « Nous savons, en effet, que la loi est 

spirituelle ; mais moi, je suis charnel, vendu au péché » (Ro 7.14). 

 

Cette idée se confirme dans l’épisode de la manne. Le Seigneur l’a envoyée, mais les 

Israélites n’ont pas obéi au commandement de rassembler la portion du jour et de ne 

pas sortir le jour du sabbat. Au-delà de rassasier la faim du peuple, Dieu voulait leur 

enseigner l’obéissance à sa Parole, car l’homme ne vivra pas seulement de pain, mais de 

tout ce qui sort de la bouche de l’Éternel (De 8.3). 

 

L’interprétation de la Parole de Dieu de manière corruptible, selon la logique du 

royaume de ce monde, a été pratiquée par Caïn. Il pensait que la terre lui appartenait et 

que sa culture dépendait de sa propre force ; ainsi, Dieu ne méritait pas son adoration. 

Abel, au contraire, a reconnu sa condition de pécheur et a apporté au Seigneur son cœur 

ainsi que son offrande. 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  16 
 

Cette perspective mondaine et corruptible a été adoptée par tous les descendants de 

Caïn, qui ont construit des villes, fabriqué des artefacts, développé la culture, la musique 

et bien d’autres activités et objets. En réalité, une telle vision du monde a été partagée 

par la majorité de l’humanité, à l’exception de la lignée de Noé, qui était juste et intègre 

dans sa génération. Cela s’est manifesté notamment en Hénoch, qui a été enlevé par 

Dieu parce qu’il a marché avec Lui, révélant ainsi qu’il avait une vision éternelle de la 

Parole de Dieu (Ge 5.24). 

 

Le jugement du Déluge a été la décision de Dieu de détruire le monde et le péché et de 

donner à l'humanité une nouvelle opportunité. Cependant, cette humanité déchue s’est 

retrovée ensuite dans le pays de Shinear commandé par Nimrod, le premier homme 

puissant dont le royaume était Babel (Gn 10.8-10). La vision et l’interprétation 

mondaines et corruptibles ont conduit les hommes à entreprendre la construction 

d'une tour et d'une ville, arrêtées par le jugement de Dieu sur la confusion des langues 

(Ge 11.5-9). 

 

En dépit de ce jugement, les hommes ont gardé dans leurs cœurs Babel, la ville de 

Babylone, la mère de toutes les fornications, la Grande Prostituée (Ap 17.5) ; ils 

édifiaient cette ville dans tous les lieux où ils allaient. C'est pourquoi, de la postérité de 

Sem, le Seigneur a décidé d'appeler Abraham à qui Il a ordonné de quitter sa ville, le 

pays où il vivait, de même que sa famille. Dieu lui a donné les promesses éternelles de 

la Terre, la descendance multipliée éternellement et le gouvernement aussi éternel. 

Abraham a cru en cet héritage éternel et cela lui a été compté comme justice (Ge 12.1-

4 ; 15.1-6 ; 17.5-8 ; 22.15-18).  

 

Abraham a embrassé la vision du Royaume Éternel, c’est-à-dire l'interprétation de la 

Parole de Dieu — ses promesses, son alliance et son héritage — dans une perspective 

éternelle, non corruptible ni éphémère. Le Seigneur a poursuivi son plan de salut avec 

Abraham et sa postérité en Isaac et Jacob, à qui Il a confirmé l'alliance, les promesses et 

l'héritage. De Jacob est né le peuple d'Israël, que Dieu a béni afin de le préserver et 

d’accomplir la promesse de la Postérité, le Christ, annoncé en Genèse 3.15, Celui qui 

écraserait la tête de Satan.  

 

Pendant que le Seigneur réalisait son plan, les nations, déjà entrées par la porte de Babel 

— Babylone — pour adorer Satan, ont suivi leur propre chemin. 

 

Cependant, depuis l'Égypte, le peuple d'Israël s’était déjà attaché à la perspective du 

royaume de ce monde, à ce qui est corruptible ; c'est pourquoi il aspirait sans cesse à 

retourner à l'esclavage et se querellait en continuellement avec Moïse, qui avait 

pourtant une vision claire de ce que signifiait la terre promise de l'Alliance 



Principes d'interprétation pour comprendre le Royaume Éternel dans les Écritures 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    17 

 

Abrahamique. Dans le désert, occupaient leur cœur. Malheureusement, Israël 

considérait Dieu seulement comme le pourvoyeur de ses besoins physiques et 

matériels, lesquels étaient devenus le centre de sa vie. 

 

Cette situation d’Israël n’est-elle pas semblable à ce qui se passe aujourd’hui avec 

l’Église ? Certes, elle lui ressemble : l’Église de la fin des temps est imprégnée des choses 

de la terre, recherchant les mains de Dieu plutôt que son cœur ; elle est totalement 

immergée dans le royaume de ce monde et a oublié les promesses et les alliances 

éternelles, pourtant clairement et maintes fois affirmées dans les Écritures. 

 

Poursuivons notre histoire : lorsque Josué a mené la bataille de Jéricho, la porte de la 

terre promise, Dieu avait donné à Israël des instructions précises. Mais Acan a adopté 

la perspective corruptible du royaume de ce monde, en s’appropriant des biens voués 

à la destruction : un manteau de Shinear (symbole de son entrée à Babel), deux cents 

pièces d’argent et un lingot d’or d’environ six cents grammes. Il les a cachés dans sa 

tente, associant sa famille à son péché et entraînant tout le peuple dans les 

conséquences de sa faute, car Israël a perdu ensuite la bataille d’Aï. 

 

À cause de son péché, Acan et sa famille ont été jugés par Dieu dans la vallée d’Acor, la 

vallée du malheur, et tous sont descendus en enfer. Ces événements montrent que toute 

interprétation de la Parole de Dieu fondée sur la perspective du royaume de ce monde 

conduit à la destruction et à la perdition éternelle (Jos 7). 

 

L’histoire du peuple d’Israël a été marquée par une compréhension corruptible de la 

Parole de Dieu, depuis l’exode d’Égypte jusqu’à la première venue du Christ. C’est 

pourquoi le Seigneur a enseigné en insistant sur la compréhension éternelle de 

l’Écriture, avec le Saint-Esprit, en utilisant un langage spirituel pour exprimer les 

réalités spirituelles (1 Co 2.13). 

 

Un exemple que nous pouvons citer est celui où le Seigneur a dit à ses disciples de se 

garder du levain des pharisiens et des sadducéens, en se référant à leur doctrine, 

totalement centrée sur le royaume de ce monde. Lisons Matthieu 16.6-12 : 

 
6 Jésus leur dit : Gardez-vous avec soin du levain des pharisiens et des sadducéens. 
7 Les disciples raisonnaient en eux-mêmes, et disaient : C'est parce que nous n'avons pas pris 
de pains. 
8 Jésus, l'ayant connu, dit : Pourquoi raisonnez-vous en vous-mêmes, gens de peu de foi, sur ce 
que vous n'avez pas pris de pains ? 
9 Êtes-vous encore sans intelligence, et ne vous rappelez-vous plus les cinq pains des cinq mille 
hommes et combien de paniers vous avez emportés, 
10 ni les sept pains des quatre mille hommes et combien de corbeilles vous avez emportées ? 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  18 
 

11 Comment ne comprenez-vous pas que ce n'est pas au sujet de pains que je vous ai parlé ? 
Gardez-vous du levain des pharisiens et des sadducéens. 
12 Alors ils comprirent que ce n'était pas du levain du pain qu'il avait dit de se garder, mais de 
l'enseignement des pharisiens et des sadducéens. 
 

Les disciples ont compris d’un point de vue corruptible ce que le Seigneur leur a 

enseigné sur le levain des pharisiens. C’est pourquoi le Seigneur leur a dit que le 

problème n’était pas le pain physique, mais que la véritable question était la doctrine. 

Il leur a donc rappelé le miracle de la multiplication des pains et des poissons, car le fils 

de Dieu ne doit pas s’inquiéter de ce qui périt. 

 

Le Seigneur a également rappelé à ses disciples la prédication du pain de vie, qu’il a 

enseignée après la multiplication des cinq pains (Jean ch. 6). Ce discours est un exemple 

clair de l’interprétation de l’Écriture selon la perspective de l’éternité de la vie, par 

opposition à la perspective corruptible, terrestre et mondaine de la multitude qui a 

cherché Jésus pour le pain qui périt. Le centre de cette prédication du pain de vie est la 

résurrection des morts, le fondement de l’Évangile du Christ et le seul moyen d’obtenir 

les promesses éternelles en accomplissement de toutes les alliances. 

 

La perspective corruptible — centrée sur la terre post-diluvienne — a également été 

défendue par les religieux de l’époque de Jésus, les sadducéens et les pharisiens. Voyons 

quelques exemples : 

 

Tableau 3  

La perspective incorruptible des Écritures et la perspective corruptible des Écritures 

 
INTERPRÉTATION DES 
ÉCRITURES À PARTIR 
DU ROYAUME DE CE 

MONDE 
INTERPRÉTATION 

TERRESTRE 

INTERPRÉTATION DES 
ÉCRITURES À PARTIR DU 

ROYAUME ÉTERNEL 
INTERPRÉTATION SPIRITUELLE 

EXPLICATION DES VERSETS 

11 Les pharisiens virent 
cela, et ils dirent à ses 
disciples : Pourquoi 
votre maître mange-t-il 
avec les publicains et les 
gens de mauvaise vie ?  
(Mt 9). 

12 Et Jésus, l’ayant entendu, leur dit 
: Ce ne sont pas ceux qui sont en 
santé qui ont besoin de médecin, 
mais ceux qui se portent mal. 13 
Mais allez, et apprenez ce que 
signifie : Je veux la miséricorde, et 
non pas le sacrifice, car ce ne sont 
pas des justes que je suis venu 
appeler à la repentance, mais des 
pécheurs. (OST) (Mt 9). 

Les pharisiens croyaient que 
la Parole de Dieu s’adressait à 
ceux qu’ils considéraient 
comme justes ; mais ils ne 
comprenaient pas que, dans 
l’Ancien Testament, il est 
affirmé qu’il n’y a pas de juste 
(Ps 14.1-3), et que tous sont 
pécheurs. C’est pourquoi le 
Seigneur, en plus de le leur 
rappeler, utilise la méthode 



Principes d'interprétation pour comprendre le Royaume Éternel dans les Écritures 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    19 

 

du « Il est aussi écrit » et cite 
Osée 6.6, en leur disant : « 
Allez et apprenez ce que 
signifie… ». Par ces paroles, le 
Seigneur Jésus renvoie les 
pharisiens à l’ensemble du 
chapitre 6 d’Osée, où Dieu 
réprimande le peuple d’Israël 
pour le manque de sincérité 
de sa repentance. 

1 En ce temps-là, Jésus 
traversa des champs de 
blé un jour de sabbat. Ses 
disciples, qui avaient 
faim, se mirent à 
arracher des épis et à 
manger. 
2 Les pharisiens, voyant 
cela, lui dirent : Voici, tes 
disciples font ce qu'il 
n'est pas permis de faire 
pendant le sabbat. 
(Mt 12). 

3 Mais Jésus leur répondit : N'avez-
vous pas lu ce que fit David, 
lorsqu'il eut faim, lui et ceux qui 
étaient avec lui ; 4 comment il 
entra dans la maison de Dieu, et 
mangea les pains de proposition, 
qu'il ne lui était pas permis de 
manger, non plus qu'à ceux qui 
étaient avec lui, et qui étaient 
réservés aux sacrificateurs seuls ? 
5 Ou, n'avez-vous pas lu dans la loi 
que, les jours de sabbat, les 
sacrificateurs violent le sabbat 
dans le temple, sans se rendre 
coupables ? 6 Or, je vous le dis, il y 
a ici quelque chose de plus grand 
que le temple. 7 Si vous saviez ce 
que signifie : Je prends plaisir à la 
miséricorde, et non aux sacrifices, 
vous n'auriez pas condamné des 
innocents. 8 Car le Fils de l'homme 
est maître du sabbat. Mais Jésus 
leur répondit : N'avez-vous pas lu 
ce que fit David, lorsqu'il eut faim, 
lui et ceux qui étaient avec du 
sabbat (Mt 12). 

Le Seigneur dit aux 
pharisiens qu’ils n’avaient 
pas compris la bataille qu’Il 
avait menée pour garder 
David et préserver les 
alliances dans la Postérité, 
qui était Lui-même. Il leur 
rappelle aussi ce qui est écrit 
dans la Loi au sujet des 
prêtres. Là encore, Jésus 
emploie la méthode du « Il est 
aussi écrit », en les renvoyant 
à Exode 31.15 et 35.2, ainsi 
qu’à Nombres 28.9. Quant à 
l’événement concernant 
David, le Seigneur les renvoie 
à 1 Samuel 21.6. 

1 Alors des scribes et des 
pharisiens vinrent de 
Jérusalem à Jésus, et lui 
dirent : 2 Pourquoi tes 
disciples transgressent-
ils la tradition des 
anciens ? car ils ne se 
lavent point les mains 
lorsqu’ils prennent leurs 
repas. (OST) (Mt 15). 

3 Mais il leur répondit : Et vous, 
pourquoi transgressez-vous le 
commandement de Dieu par votre 
tradition ? 4 Car Dieu a donné ce 
commandement : Honore ton père 
et ta mère ; et : Que celui qui 
maudira son père ou sa mère soit 
puni de mort. 5 Mais vous, vous 
dites : Celui qui aura dit à son père 
ou à sa mère : Ce dont je pourrais 
t’assister est un don consacré à 
Dieu, n’est pas tenu d’honorer son 
père ou sa mère. 6 Et ainsi vous 
avez anéanti le commandement 

Le Seigneur enseigne aux 
pharisiens que la tradition 
des anciens est un 
commandement d’hommes et 
qu’elle ne peut être au-dessus 
de la Parole de Dieu. C’est 
pourquoi Jésus cite Exode 
20.12, Lévitique 19.3 et 
Deutéronome 5.16. Mais Il 
utilise à nouveau la méthode 
du « Il est aussi écrit », en les 
renvoyant au Psaume 78.36-
37, à Ésaïe 29.13 et à Ézéchiel 
33.31. 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  20 
 

de Dieu par votre tradition. (OST) 
(Mt 15). 

3 Les pharisiens 
l'abordèrent, et dirent, 
pour l’éprouver : Est-il 
permis à un homme de 
répudier sa femme pour 
un motif quelconque ? 
(Mt 19). 

4 Et il leur répondit : N’avez-vous 
pas lu que Celui qui créa, au 
commencement, fit un homme et 
une femme ; 5 Et qu’il dit : À cause 
de cela l’homme quittera son père 
et sa mère, et s’attachera à sa 
femme, et les deux seront une 
seule chair ? 6 Ainsi ils ne sont plus 
deux, mais une seule chair. Ce que 
Dieu a joint, que l’homme ne le 
sépare donc pas. (OST) (Mt 19). 

Le Seigneur rappelle aux 
pharisiens ce qu’Il a établi dès 
le commencement, avant le 
péché : son plan et sa volonté 
parfaite, qui est le mariage. 
Par conséquent, le Seigneur 
enseigne que la pratique de « 
se marier et se donner en 
mariage » n’était pas son plan 
ni sa volonté ; elle a été 
introduite avec le mariage 
léviratique, à cause de la mort 
— conséquence du péché. 
Cette pratique de « se marier 
et se donner en mariage » 
appartient au siècle mauvais, 
inauguré par le péché 
d’Adam. Le divorce fait 
également partie de cette 
réalité du mariage et du fait 
de se donner en mariage. 

7 Ils lui dirent : Pourquoi 
donc Moïse a-t-il 
commandé de donner 
une lettre de divorce à la 
femme et de la répudier ? 
(OST) (Mt 19). 

8 Il leur dit : C’est à cause de la 
dureté de votre cour que Moïse 
vous a permis de répudier vos 
femmes ; mais il n’en était pas 
ainsi au commencement. 9 Mais je 
vous dis que quiconque répudiera 
sa femme, si ce n’est pour cause 
d’adultère, et en épousera une 
autre, commet un adultère ; et 
celui qui épousera celle qui a été 
répudiée, commet aussi un 
adultère. » (OST) (Mt 19). 
 

Le Seigneur rappelle le 
commencement de la 
création, avant le péché. 
Lorsqu’Il mentionne la dureté 
du cœur comme cause de la 
lettre de divorce, Il met en 
lumière le péché de l’homme. 
Ainsi, le divorce fait partie du 
jugement lié au péché. 

23 Ce jour-là les 
sadducéens, qui disent 
qu’il n’y a point de 
résurrection, vinrent à 
Jésus, et lui firent cette 
question : 24 Maître, 
Moïse a dit : Si quelqu’un 
meurt sans enfants, son 
frère épousera sa veuve, 
et suscitera lignée à son 
frère. 25 Or, il y avait 
parmi nous sept frères, 
dont le premier, s’étant 

29 Mais Jésus, répondant, leur dit : 
Vous êtes dans l’erreur, parce que 
vous n’entendez pas les Écritures, 
ni quelle est la puissance de Dieu. 
30 Car à la résurrection les 
hommes ne prendront point de 
femmes, ni les femmes de maris ; 
mais ils seront comme les anges 
de Dieu dans le ciel. 31 Et, quant à 
la résurrection des morts, n’avez-
vous point lu ce que Dieu vous a 
dit : 32 Je suis le Dieu d’Abraham, le 
Dieu d’Isaac et le Dieu de Jacob. 

Ici, le Seigneur affirme 
clairement que les 
sadducéens se sont égarés, 
parce qu’ils ont méconnu les 
Écritures et la puissance de 
Dieu. En effet, ils se sont 
montrés ignorants des 
promesses contenues dans 
toutes les alliances : 
- L'Alliance Édénique 
- L'Alliance Adamique,  
- L'Alliance Noachique,  
- L'Alliance Abrahamique 



Principes d'interprétation pour comprendre le Royaume Éternel dans les Écritures 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    21 

 

marié, mourut ; et 
n’ayant point eu 
d’enfants, il laissa sa 
femme à son frère. 26 De 
même aussi le second, 
puis le troisième, 
jusqu’au septième. 27 Or, 
après eux tous, la femme 
aussi mourut. 28 Duquel 
donc des sept sera-t-elle 
femme à la résurrection, 
car tous les sept l’ont eue 
? (OST) (Mt 22). 

Dieu n’est pas le Dieu des morts, 
mais des vivants. 33 Et le peuple 
entendant cela, admirait sa 
doctrine. (OST) (Mt 22.) 

- L'Alliance Mosaïque,  
- L'Alliance de la terre  
 - L'Alliance Davidique 
 
De plus, les sadducéens 
ignoraient la Nouvelle 
Alliance annoncée par les 
prophètes de l’Ancien 
Testament et accomplie par 
le Christ. Ils se trouvaient 
pourtant devant l’Auteur et le 
Consommateur de la 
Nouvelle Alliance, mais ils 
n’ont voulu ni le recevoir ni 
croire en Lui. 
 

 

Ce qui est arrivé aux religieux du temps de Jésus est semblable à ce qui arrive 

aujourd’hui à l’Église dans ces temps de la fin que nous vivons. Le diable a placé un voile 

sur son cœur et sur sa pensée, au moyen d’une interprétation corrompue des Écritures. 

Ainsi, l’Église comprend et explique tout dans la perspective limitée du royaume de ce 

monde, de la terre post-diluvienne. 

 

Satan cherche également à agir dans la vie des enfants de Dieu à qui le Seigneur a déjà 

ôté le voile par la connaissance de la vérité et de l’Évangile glorieux. L’ennemi poursuit 

cette œuvre perverse en tentant de remettre le voile, notamment par les fausses 

doctrines qu’il répand sur toute la terre, comme l’affirme l’apôtre Pierre dans sa 

seconde épître, chapitre 2, versets 18-22). 

 
18 Avec des discours enflés de vanité, ils amorcent par les convoitises de la chair, par les 
dissolutions, ceux qui viennent à peine d'échapper aux hommes qui vivent dans l’égarement ; 
19 ils leur promettent la liberté, quand ils sont eux-mêmes esclaves de la corruption, car chacun 
est esclave de ce qui a triomphé de lui. 
20 En effet, si, après s'être retirés des souillures du monde, par la connaissance du Seigneur et 
Sauveur Jésus Christ, ils s'y engagent de nouveau et sont vaincus, leur dernière condition est 
pire que la première. 
21 Car mieux valait pour eux n'avoir pas connu la voie de la justice, que de se détourner, après 
l'avoir connue, du saint commandement qui leur avait été donné. 
22 Il leur est arrivé ce que dit un proverbe vrai : Le chien est retourné à ce qu'il avait vomi, et la 
truie lavée s'est vautrée dans le bourbier. 

 

L’Église qui demeure sous le voile des doctrines de l’erreur ne peut sortir de cet 

aveuglement spirituel — qui nie les promesses et les alliances éternelles — qu’en se 

repentant et en se nourrissant de la Parole de Dieu, de la saine doctrine, afin de rejeter 

tous les mensonges. 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  22 
 

La vision et l’interprétation terrestres et mondaines de l’Écriture cherchent à enraciner 

l’Église dans le siècle mauvais, dans cet univers et sur cette terre maudite par le péché. 

La Bible enseigne clairement les caractéristiques de l’être humain et de la création 

après la chute ; voyons : 

 

L’homme est devenu mortel et corruptible après la chute. Son corps physique et naturel 

est désormais sujet à la maladie, à la mort et à la nature pécheresse (l’ancienne nature). 

Ses organes, sa structure cellulaire et moléculaire ont accueilli la mort. L’être humain 

possède un corps limité par l’espace et le temps : telle est la condition de l’homme sur 

la terre post-diluvienne, vivant dans l’esclavage de la corruption. 

 

Après le péché, l’univers et la terre sont tombés sous la malédiction. Ils ont été remplis 

de haine et des autres œuvres de la chair à cause de l’humanité déchue. L’univers et la 

terre se sont imprégnés de louanges et d’adoration rendues à l’homme et à Satan ; ils 

ont été envahis par l’injustice, le péché et le mensonge. La sagesse satanique — la 

sagesse purement humaine — a été intronisée (Ro 1.20-32 ; 1 Co 1.21 ; Jc 3.14-15). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Principes d'interprétation pour comprendre le Royaume Éternel dans les Écritures 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    23 

 

Figure 5  

Terres postdiluviennes. Royaume de ce monde 

 
 
 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  24 
 

2.2. Principes herméneutiques 

 

2.2.1. Le début de l'histoire dans la perspective éternelle (passé – présent – futur : 

d'éternité en éternité) 

 

Il est nécessaire d'être clair sur les temps que Dieu a établis dans son plan parfait ; La 

Bible fait référence à des dispensations qui sont formulées entre l'éternité, avant la 

fondation du monde, et l'éternité dans le Royaume éternel, après le Royaume 

Millénaire.   

 

Les Écritures enseignent le temps éternel dans lequel le Dieu trinitaire a toujours existé 

et a habité (Ps 106.48) ; il y a des références à ce temps avec l'expression « Avant la 

fondation du monde » : « ...19 mais par le sang précieux de Christ, comme d'un agneau 

sans défaut et sans tache, 20 prédestiné avant la fondation du monde, et manifesté à 

la fin des temps, à cause de vous... (1 Pi 1.19-20). Une autre expression est « avant que 

le monde fût » : « Et maintenant toi, Père, glorifie-moi auprès de toi-même de la gloire 

que j'avais auprès de toi avant que le monde fût. » (Jn 17.5).  

 

Les Écritures utilisent la signification « de l’éternité à l'éternité » avec diverses 

expressions : « Béni soit le Seigneur, le Dieu d'Israël, D'éternité en éternité... (1 Ch 

16.36) ; “… Levez-vous, bénissez l'Éternel, votre Dieu, d'éternité en éternité ! Que l'on 

bénisse ton nom glorieux, qui est au-dessus de toute bénédiction et de toute louange ! 

(Né 9.5b) ; « Béni soit l'Éternel, le Dieu d'Israël, d'éternité en éternité ! Et que tout le 

peuple dise : Amen ! Louez l'Éternel ! » (Ps 106.48). En autre expression est « à jamais » 

(voir aussi Psaumes 103.17.)  

 

L'éternité de Dieu est réitérée tout au long de la Bible : « 2 2 Avant que les montagnes 

soient nées, avant que tu aies créé la terre et le monde, d’éternité en éternité tu es 

Dieu. » (Ps 90.2. SG21). La Parole de Dieu déclare que le Seigneur habite l'éternité : « 

Car ainsi dit celui qui est haut élevé et exalté, qui habite l’éternité, et duquel le nom 

est le Saint : J’habite le lieu haut élevé et saint, et avec celui qui est abattu et d’un esprit 

contrit, pour revivifier l’esprit de ceux qui sont contrits, et pour revivifier le cœur de 

ceux qui sont abattus. » (Is 57.15). 

 

Lorsque le Seigneur a fait la création, le temps a commencé, ce qui est confirmé par le 

fait qu'il y a eu six jours littéraux au cours desquels Il a accompli Son œuvre et le 

septième, Il s'est reposé.  Après cette période, Adam a péché et le siècle mauvais — qui 

se terminera avec la seconde venue du Christ — a commencé. Par conséquent, cette 

période comprend le temps avant la Loi, le temps de la Loi ou l'Ancienne Alliance, la 

Nouvelle Alliance et le jugement de sept ans de la Tribulation. 



Principes d'interprétation pour comprendre le Royaume Éternel dans les Écritures 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    25 

 

Après le siècle mauvais, il y a une période dans le temps chronologique humain pendant 

lequel Christ règnera avec son Église glorifié, sans péché et sans mort ; c'est le Royaume 

Millénaire. Le siècle à venir commencera après le Royaume Millénaire, et après les 

jugements sur Satan, les démons, les perdus, la Terre et les Cieux (brûlés par le feu). Ce 

siècle à venir correspond au Royaume Éternel. Voyons tout cela exposé dans le schéma 

suivant : 

 

Figure 6  

La chronologie : De l'éternité vers l’éternité. 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  26 
 

Pour l'interprétation correcte des Écritures, il est nécessaire de garder à l'esprit cette 

structure temporelle divine, car souvent les différentes périodes sont entrelacées dans 

un même passage biblique, nous devons savoir les identifier et les distinguer, afin de ne 

pas tomber dans des interprétations erronées.  

 

Cependant, il ne suffit pas de reconnaître les temps, il est également nécessaire que 

nous connaissions leurs caractéristiques liées aux événements de chacune des 

périodes, comme la Bible les décrit. Ci-dessous, nous verrons ces caractéristiques dans 

le tableau 4, basé sur les faits et les caractéristiques clés qui se trouvent dans la colonne 

du temps correspondant à l'Eden ou au Paradis, avant le péché d'Adam. Les autres 

colonnes représentent des périodes ou des dispensations organisées par ordre 

chronologique croissant de gauche à droite (une colonne spécifique sera marquée d'un 

« NON » lorsque la caractéristique de la colonne de gauche n'apparaît pas dans cette 

dispensation) : 

 

Tableau 4  

Comparaison des temps et de leurs caractéristiques 

LE TEMPS 
DE L’EDEN / 
PARADIS 

LE 
TEMPS 
APRÈS 
LE 
PÉCHÉ 
ET 
AVANT 
LA LOI 

LE 
TEMPS 
DE LA 
LOI OU 
L'ANCIE
NNE 
ALLIANC
E 

LE TEMPS DE LA 
NOUVLLE 
ALLIANCE. (Ère 
de la Grâce ou de 
l'Église) 
(Semaine 69 
prolongée dans 
le temps) 
Et la fin de cette 
ère avec 
l'Enlèvement et 
le 
commencement 
de la Tribulation 
(La 70e semaine 
de Daniel 9) 

LE TEMPS 
DU 
ROYAUME 
MILLÉNAI
RE 
 

INTERVAL
LE  

LE ROYAUME 
ÉTERNEL 

Arbre de vie 
(Ge 2.9). 

NON (Ge 
3.22). 

NON (Ge 
3.22). 

NON (Ge 3.22). 
NON (Ge 
3.22). 

NON (Ge 
3.22). 

Arbre de vie (Ap 
22.2). 



Principes d'interprétation pour comprendre le Royaume Éternel dans les Écritures 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    27 

 

La présence 
de Dieu sans 
entrave (Gn 
1. 26-30 ; 2. 
7.15-17 ; 
21). 

NON (Ge 
3.23-24). 

NON (Ge 
3.23-24). 

PAS dans 
l'humanité (Ge 
3.23-24) 
(Dans l'Église, le 
Saint-Esprit 
habite dans le 
croyant, mais 
nous demeurons 
loin du Seigneur 
(2 Co 5.6-9) 

NON (Ge 
3.23-24). 

NON (Ge 
3.23-24). 

La présence 
physique de Dieu 
sans entrave 
(Ap 21.3). 

Pas de 
péché (Ge 1-
2). 

Le péché 
(Genèse 
3 et tout 
le récit 
du livre 
de 
Genèse) 

Péché : 
Tout 
l'Ancien 
Testame
nt. 

Péché  
(Tout le Nouveau 
Testament ; 
toute l'histoire 
de l'humanité 
jusqu'à la fin du 
Royaume 
Millénaire). 
(Pour l'Église : 
jusqu'au jour de 
l'Enlèvement). 
Après 
l'enlèvement, le 
péché suivra 
chez ceux qui 
vivent la 
Tribulation. 

Le péché 
chez les 
mortels 
(És 65.20). 

Le péché 
chez les 
mortels 
(Ap 20.3, 
7-9). 

Pas de péché (Ap 
21.4, 22.3 ; Za 
14.11 ; Je 32.39-
40). 

Pas de mort 
(Ge 1-2). 

La mort 
(Ge 3.19 ; 
4.8 ; 5.1-
32). 

La mort 
(Ro 5.14, 
17. 21). 

La mort 
(Romains 5.14, 
17, 21). 
Pour l'Église, 
cela se terminera 
dans 
l'Enlèvement (1 
Co 15.51-56). 
Pour l'humanité, 
la mort 
continuera avec 

La mort 
chez les 
pécheurs 
(És 65, 
20). 

La mort 
chez les 
pécheurs 
(Ap 20.3, 
7-9). 

La non-mort (1 
Co 15.24-26 ; Ap 
20.14 ; 21.4). 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  28 
 

Pas de 
maladie, pas 
de pleurs, 
pas de 
souffrance 
(Genèse 1-
2). 

Maladie, 
pleurs, 
maladie 
(Genèse 
3 et tout 
le récit 
de la 
Genèse). 
 

La 
maladie, 
les 
pleurs, la 
souffranc
e. 
Tout 
l'Ancien 
Testame
nt. 

La maladie, les 
pleurs, la 
souffrance 
(Tout le Nouveau 
Testament ; 
toute l'histoire 
de l'humanité 
jusqu'à la fin du 
Royaume 
Millénaire). 
(Pour l'Église : 
jusqu'au jour de 
l'Enlèvement). 

La 
maladie, 
les pleurs, 
la 
souffrance 
(pour les 
pécheurs) 
(Za 14.18-
19). 

Les pleurs 
La 
souffrance, 
la douleur 
et le 
jugement 
(Ap 20.11-
15) 

Pas de maladie, 
de pleurs, de 
souffrance 
(Ap 21.4). 

Satan et les 
démons en 
liberté (Ge 
3.1-5). 

Satan et 
les 
démons 
en liberté 
(Job 1.7 ; 
2.2). 

Satan et 
les 
démons 
en liberté 
(Lé 17.7 ; 
De 32.17 
; Am 
5,25-26 ; 
Ac 7.42-
43). 

Satan et les 
démons en 
liberté (Ép 6.12). 

Satan et 
les démons 
liés (Ap 
20.1-3). 

Satan et 
les démons 
en liberté 
(Ap 20, 
8-9). 

Satan et les 
démons dans 
l'étang de feu 
pour toujours 
(Ap 2.10). 

Une terre 
sans 
malédiction 
(Ge 1-2). 

Terre 
maudite 
(Ge 3.17). 

Terre 
maudite 
(Ge 3.17). 

Terre maudite 
(Ge 3.17). 

Terre 
maudite 
(partielle-
ment 
restaurée). 

Terre 
maudite 
(Ge 3,17). 

Une terre sans 
malédiction (Ap 
22.3). 

Terrain sans 
limites (Ge 
1). Loi de 
l'expansion 

Terres 
avec 
limites 
(Ge 1 ; 
Ac 
17.26). 
Loi de 
l'expansi
on 
arrêtée 
par le 
péché 

Terres 
avec 
limites 
(Ge 1 
Ac 
17.26). 

Une terre avec 
des limites (Ge 1 
Ac 17.26). 

Terre avec 
des limites 
(Éz 47). 

Terre avec 
des limites. 

Une terre sans 
limites / étendue 
à cause du 
Troisième Ciel 
en elle et de la 
descendance 
multipliée. Le 
Royaume des 
cieux sur la 
terre, les cieux 
des cieux. (És 
44.24 ; 9.7 ; Ép 
1.10 ; Col 1.20 ; 
Ap 21.1-2). 

La Terre et 
le Troisième 
Ciel séparés 
(Ge 1). 

La Terre 
et le 
Troisièm
e Ciel 
séparés 
(Ge 1). 

La Terre 
et le 
Troisièm
e Ciel 
séparés 
(Ge 1). 

La Terre et le 
Troisième Ciel 
séparés (Ge 1). 

La Terre et 
le 
Troisième 
Ciel 
séparés 
(Ge 1). 

La Terre et 
le 
Troisième 
Ciel 
séparés. 

La terre et le 
troisième ciel 
unis (Ép 1.10 ; 
Col 1.20 ; Ap 
21.1-2). 



Principes d'interprétation pour comprendre le Royaume Éternel dans les Écritures 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    29 

 

L'immortalit
é et 
l'éternité de 
l'homme (Ge 
1-2). 

La 
mortalité 
de 
l'homme 
(És 51.12 
; Ro 6.12, 
11 ; 1 Co 
15.53-54 
; 2 Co 
4.11 ; 
5.4). 

La 
mortalité 
de 
l'homme 
(És 51.12 
; Ro 6.12, 
11 ; 1 Co 
15.53-54 
; 2 Co 
4.11 ; 5. 
4). 

La mortalité de 
l'homme (És 
51.12 ; Ro 6.12, 
11 ; 1 Co 15.53-
54 ; 2 Co 4.11 ; 
5,4). 

La 
mortalité 
de 
l'homme 
(És 51.12 ; 
Ro 6.12, 11 
; 1 Co 
15.53-54 ; 
2 
Corinthien
s 4.11 ; 5. 
4). 

La 
mortalité 
de 
l'homme 
(És 51.12). 

L'immortalité et 
l'éternité de 
l'homme (Ro 2.7 
; 2 Ti 1.10 ; Ap 
21.4). 

l'humanité 
prouvée par 
l'existence 
du péché 
dans 
l'univers 
avec Satan 
(Ge 2.9, 16-
17). 

L'humani
té 
éprouvée 
(Ge 2.9, 
16-17). 

L'humani
té 
éprouvée 
(Ge 2.9, 
16-17). 

Une humanité 
prouvée. 
L'Église est mise 
à l'épreuve dans 
la foi (Ap 2.10 ; 1 
Pi 1.6-7 ; 4.12). 
Après 
l'Enlèvement, 
l'humanité 
subira l'heure de 
l'épreuve (Ap 
3.10), la 
Tribulation. 

L'humanit
é éprouvée 
dans son 
cœur, car il 
y aura 
bénédictio
n et Satan 
sera lié 
(Apocalyps
e 20.1-2).  

L'humanit
é éprouvée 
(Ap 20.3, 
7-9). 
 

Plus jamais 
l'humanité ne 
sera mise à 
l'épreuve    
(Ap 21.4, 22.3 ; 
Za 14.11 ; Jé 
32.39-40). 
 

Il n'y avait 
pas de 
vieille 
nature, de 
chair, de 
Perverse, 
parce que 
l'homme 
n'avait pas 
péché (Ge 1-
2). 

Il y a la 
vieille 
nature, la 
chair, (la 
Perverse
) à cause 
du péché 
(Ro 8.6 ; 
Ga 5.19 ; 
Ép 2.3). 

Il y a la 
vieille 
nature, la 
chair 
à cause 
du péché 
(Ro 8.6 ; 
Ga 5.19 ; 
Ép 2.3). 

Il y a la vieille 
nature, la chair 
à cause du péché 
(Ro 8.6 ; Ga 5.19 
; Ép 2.3). 

Il y a la 
vieille 
nature, la 
chair 
à cause du 
péché (Ro 
8.6 ; Ga 
5.19 ; Ép 
2.3). 

Il existe 
la vieille 
nature, la 
chair (Ap 
20.3, 7-9). 

Jamais plus la 
vieille nature, la 
chair, La 
Perverse 
n'existeront. 
Seulement 
glorifiés, parfaits 
enfants de Dieu. 
 

Pas de 
malédiction 
(Ge 1-2). 

Malédicti
on (Ge 
3.17). 

Malédicti
on (Ge 
3.17). 

Malédiction (Ge 
3.17). 

Malédictio
n (Ge 
3.17). 

Malédictio
n (Ge 
3.17). 

Pas de 
malédiction (Za 
14.11 ; Ap 2.3). 

Il n’y avait 
pas de 
temple : le 
paradis était 
le temple 
(Ge 1-2). 

Pas de 
temple : 
des 
autels 
ont été 
construit
s (Ge 
8.20). 
 

Temple : 
Le 
Tabernac
le (Ex 26) 
Deux 
temples 
juifs : 
celui de 
Salomon 
(2 

Temple : pour les 
Juifs, il n'y a pas 
de temple. 
L'Église ; chaque 
croyant est un 
temple de 
l'Esprit 
Dans la 
Tribulation, le 
troisième temple 

Temple 
Millénaire 
(Ez 40-44). 

Le temple 
millénaire 
sera 
détruit 
lorsque la 
Terre sera 
brûlée. 

Pas le temple. 
Dieu est le 
temple dans la 
Nouvelle 
Jérusalem (Ap 
21.22). 
 
 
 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  30 
 

Chroniqu
es 6) 
Et celle 
de 
Zorobabe
l après 
70 ans de 
captivité 
(Esd 5). 

sera construit (2 
Th 2.4 ; Ap 11.1). 
 

Adam, fils 
direct de 
Dieu (Ge 1-2 
; Lu 3.38). 
 

L'humani
té : Il n’y 
a pas 
d’enfants 
légitimes 
de Dieu  
Ceux qui 
ont la foi 
comme 
Abraham 
sont 
considér
és 
comme 
des « 
serviteur
s ». 
(Lc 
20.37-
38) ; ils 
sont 
aussi 
appelés « 
des 
enfants 
d’adoptio
n » (Ro 
9.4 ; Ép 
1.5). 

Il n’y a 
pas 
d’enfants 
légitimes 
de Dieu.  
Israël est 
considér
é comme 
le peuple 
de Dieu 
et les 
Gentils 
ne sont 
pas un 
peuple 
(Ex 3.10 ; 
1 Pi 
2.10). 

Pas des enfants 
directs de Dieu : 
des créatures 
pour les non-
sauvés et les 
croyants sont 
des enfants 
adoptifs en 
Christ 
Mais dans 
l'Enlèvement, ils 
seront des fils 
directs (Ga 4.5 ; 
Lc 20.36).  

Ne pas être 
des 
enfants 
directs de 
Dieu (êtres 
humains 
mortels) 
Les 
croyants 
glorifiés 
sont des 
enfants 
directs du 
Millénium 
et de ses 
descendan
ts (Ap 
21.7). 

Êtres 
humains 
mortels : 
pas 
enfants 
directs de 
Dieu. Les 
croyants 
glorifiés 
sont des 
fils directs 
et leurs 
descendan
ts sont les 
fils directs 
des 
chrétiens. 
 

Tous les êtres 
humains 
glorifiés seront 
des enfants 
directs de Dieu 
(Ap 21.3, 7). 
 
 

L'homme 
loue Dieu 
sans entrave 
(Genèse 1-
2). 

Tout le 
monde 
ne loue 
pas Dieu. 
Seuls 
ceux qui 
avaient la 
foi louent 
comme 
Abel, 
Noé, 
Abraham 

Tout le 
monde 
ne loue 
pas Dieu, 
seulemen
t 
les saints 
du 
peuple 
d'Israël 
louent ; 
la plupart 

Tout le monde 
ne loue pas Dieu. 
Seule la sainte 
Église loue ; 
l'apostat, les 
païens et le 
peuple d'Israël 
adorent Satan. 

Tout le 
monde ne 
loue pas 
Dieu. 
Les 
glorifiés 
adoreront, 
une partie 
du peuple 
d'Israël et 
des païens 
loueront. 

Tout le 
monde ne 
loue pas 
Dieu. 

Tous les êtres 
humains 
loueront et 
adoreront Dieu 
(Ps 22.27 ; 48.2 ; 
57.5, 11 ; 66.4 ; 
96.1). 
 



Principes d'interprétation pour comprendre le Royaume Éternel dans les Écritures 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    31 

 

(autels et 
holocaust
es) (Hé 
11.4 ; Ge 
8.20 ; 
22.13). 
La 
plupart 
de 
l'humanit
é n'adore 
pas. 

des gens 
ne l'ont 
pas fait ; 
les 
Gentils 
non plus. 

Sagesse et 
connaissanc
e de Dieu 
(Ge 1-2). 

La 
sagesse 
humaine 
et 
diaboliqu
e (Ge 
3.6).  

La 
sagesse 
humaine 
et 
diaboliqu
e (Ro 1, 
21-23 ; 1 
Co 1, 19-
21). Le 
Seigneur 
a donné 
la Loi au 
peuple 
d'Israël, 
mais la 
plupart 
l'ont 
rejetée. 
Seuls 
quelques
-uns du 
peuple 
avaient la 
sagesse 
de Dieu 
(serviteu
rs et 
prophète
s). 

La sagesse 
humaine et 
diabolique 
(L'Église a la 
sagesse de Dieu, 
Sa Parole) (Ro 1. 
21-23 ; 1 Co 1. 
19-21) 

La sagesse 
de Dieu 
enseignée 
par l'Église 
(És 11.9 ; 
Ha 2.14). 

La sagesse 
humaine. 

La sagesse et la 
connaissance de 
Dieu dans toute 
la terre et dans 
tout l'univers (Je 
31.34 ; Hé 8.11). 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  32 
 

Descendanc
e sainte 
promise, 
Une 
descendanc
e pour Dieu 
(Ge 1.28 ; 
Mal 2.15). 
 

Une 
postérité 
sous le 
péché, 
sous une 
malédicti
on (És 
65.23). 

Une 
descenda
nce sous 
le péché, 
sous une 
malédicti
on (És 
65.23). 

Une 
descendance 
sous le péché, 
sous une 
malédiction (És 
65.23). 

Une 
descendan
ce sous le 
péché, 
dans la 
malédictio
n chez tous 
les 
mortels. 
(És 65.23). 
La 
postérité 
de ceux 
qui sont 
glorifiés 
est sainte, 
la 
postérité 
bénie du 
Seigneur 
(És 61.9)  

Une 
descendan
ce sous le 
péché, 
sous une 
malédictio
n 
chez tous 
les 
mortels. 
(És 65.23). 
La 
postérité 
de ceux 
qui sont 
glorifiés 
est sainte, 
la 
postérité 
bénie du 
Seigneur 
(És 61.9) 

Tous auront 
descendance 
sainte, la lignée 
bénie de Dieu 
(Ge 17.7 ; És 65, 
23 ; Je 31.34 ; 32. 
39 ; Ps 72.15-18 ; 
92.12-13 ; Os 
14.4-7).  

 
 
 

2.2.2. Le principe du texte : Le contexte biblique interne et externe 

 

Ce principe consiste à analyser les versets en fonction des éléments suivants : 

 

• Leur antécédent (ce qui précède) et leur conséquent (ce qui suit). 

• Leur relation avec le passage immédiat. 

• Leur relation avec le livre dans son ensemble. 

• Leur relation avec le Nouveau Testament ou l’Ancien Testament. 

• Leur relation avec l’ensemble de la Bible. 

• Leur relation avec le contexte externe. 

 

La perspective biblique repose sur une lecture intégrale de l’Écriture, dont le centre est 

l’éternité. C’est une lecture qui considère chaque texte biblique dans son intégralité et 

en relation avec toute la Parole de Dieu. La perspective non biblique, en revanche, se 

caractérise par une lecture fragmentaire, qui isole les versets de leur contexte et ignore 

les relations mentionnées ci-dessus. 

 

En ce qui concerne le contexte externe, il est bien établi qu’une interprétation biblique 

sérieuse doit prendre en considération les coordonnées spatio-temporelles, sociales, 

culturelles, géographiques et politiques dans lesquelles les livres bibliques ont été 



Principes d'interprétation pour comprendre le Royaume Éternel dans les Écritures 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    33 

 

rédigés, car celles-ci peuvent éclairer le sens d’un passage particulier. On peut 

distinguer trois types de relation avec le contexte externe : 

 

(a) Celle qui concerne la détermination du cadre historique immédiat entourant le texte 

; par exemple, l’Empire babylonien lors de la déportation de Juda, ou l’Empire 

romain lors de la première venue du Christ. 

 

(b) Celle qui se rapporte à l’accomplissement de la prophétie dans le contexte 

biblique ; par exemple, le jugement des captivités, le retour après soixante-dix ans 

d’exil, la première venue du Christ, ou encore la naissance de l’Église. 

 

(c) Celle qui se rapporte à l’accomplissement de la prophétie en dehors du contexte 

biblique ; par exemple, la destruction du temple en 70 apr. J.-C., annoncée par le 

Seigneur Jésus-Christ en Matthieu 24,1-2 ; le retour d’Israël dans son pays en 1948, 

prophétisé dans l’Ancien Testament par divers prophètes tels qu’Ézéchiel (chapitre 

36) et dans le Nouveau Testament par le Seigneur Jésus-Christ (Mt 24.32) ; ou 

encore la renaissance de l’Empire romain à travers l’Union européenne, annoncée 

dans Daniel 9. 

 

Un exemple frappant est l’accomplissement des signes de la fin des temps, que nous 

voyons s’accomplir aujourd’hui et qui annoncent l’imminence du jour du Seigneur, des 

sept années de Tribulation, et donc, l’enlèvement prochain de l’Église avant ce 

jugement. 

 

2.2.3. Le principe du langage : symboles, figures, allégories, mots, énoncés, genres 

littéraires (narratif, descriptif, lyrique, argumentatif et prophétique ; pris 

isolément ou dans leurs combinaisons) 

 

Ce principe herméneutique stipule que l’interprétation du langage symbolique doit 

toujours se faire à la lumière du contexte biblique, en tenant compte des passages où le 

langage est utilisé de manière littérale. Par exemple, pour comprendre les noms donnés 

au diable — « dragon » ou « serpent ancien » —, il faut rechercher les textes où ces 

images sont explicitement reliées à sa personne (cf. Ap 12.9 ; 20.2). 

 

Pour les figures et les allégories, le principe est identique : il s’agit de mettre en relation 

l’élément symbolique et la réalité qu’il désigne. Ainsi, Hébreux 8,5 parle du tabernacle 

comme d’une figure et d’une ombre des réalités célestes ; de même, dans Galates 4, Paul 

présente l’allégorie de Sara et Agar, qui représentent respectivement la Nouvelle 

Alliance et l’Ancienne Alliance. 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  34 
 

Concernant les mots, l’herméneutique distingue plusieurs usages : 

 

(a) les mots-clés, qui permettent d’identifier le thème central d’un livre ou d’un 

passage, comme le terme « justice » dans l’épître aux Romains ; 

 

(b) les définitions de termes, explicitées par l’Écriture elle-même, comme « amour » 

(1 Co 13) ou « sagesse et intelligence » (Job 28.28 ; Ps 111.10 ; Pr 1.7 ; 9.10). 

 

(c) les mots indicateurs de temps ou de dispensation, qui permettent de situer un 

passage ; par exemple, ceux qui renvoient au Royaume Éternel : « éternel », « 

éternellement », « toujours », « perpétuel », « plus jamais », « éternité », « pour les siècles 

des siècles », etc. 

 

L’interprétation doit également tenir compte du genre littéraire employé par l’auteur 

biblique : descriptif (les Dix Commandements), argumentatif (les épîtres de Paul), 

narratif (Genèse, Actes, Évangiles), prophétique (prophètes majeurs et mineurs), 

poétique (Psaumes, Job, Cantiques), ou mixte. Certains textes combinent en effet 

plusieurs genres : la prophétie peut contenir de la poésie (par ex. dans Ésaïe), la poésie 

peut inclure de la prophétie (dans les Psaumes), et les épîtres peuvent intégrer des 

hymnes poétiques (dans plusieurs lettres de Paul). Des exemples concrets de ces 

principes seront présentés ultérieurement. 

 

2.2.4. Le principe du pluralisme prophétique 

 

Le principe du pluralisme prophétique implique l’application de la prophétie sur plusieurs 

plans. Nous en retiendrons ici deux aspects : 

 

(a) le principe des accomplissements multiples — doubles, triples et au-delà ; 

 

(b) le principe de l’alternance prophétique.  

Avant d’exposer ces principes, il convient d’établir le cadre herméneutique. En effet, il existe 

une herméneutique dispensationaliste et une herméneutique non-dispensationaliste. Comme 

le souligne Hsieh (2015, p. 97), la différence entre les deux ne réside pas dans l’opposition entre 

littéralisme et non-littéralisme, mais bien dans les diverses manières de comprendre ce que 

signifie une lecture littérale. 

La question est complexe et soulève plusieurs éléments fondamentaux : 

a) Le Nouveau Testament peut-il primer sur l'Ancien Testament (AT) ? Par exemple, quelles 

institutions et quelles promesses de l'Ancien Testament sont modifiées par le Nouveau 

Testament à travers l'annulation ou l'expansion ? 



Principes d'interprétation pour comprendre le Royaume Éternel dans les Écritures 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    35 

 

(b) La compréhension de la manière dont le Nouveau Testament utilise l'Ancien Testament. Par 

exemple, si le Nouveau Testament peut attribuer des significations nouvelles ou plus complètes 

aux textes de l'Ancien Testament.  

 

c) La définition et l’usage de la typologie : est-il légitime, ou non, de considérer Israël et le pays  

de Canaan comme des types ? 

 

Les dispensationalistes affirment que les promesses de la terre demeurent inchangées dans le 

Nouveau Testament. Par conséquent, ils attendent une restauration future des Juifs ethniques 

sur la terre promise à Abraham, c’est-à-dire la terre de Canaan. Ils soutiennent que le Nouveau 

Testament réaffirme explicitement cette restauration d’Israël sur sa terre.  

 

Les non-dispensationalistes, en revanche, considèrent que les promesses de la terre données 

dans l’Ancien Testament ont été modifiées : non pas abolies, mais étendues par le Nouveau 

Testament pour embrasser le monde entier. Cet héritage serait alors accordé à tous les 

descendants spirituels d’Abraham, juifs comme païens (Hsieh, 2015, p. 98). Ce postulat s’appuie 

sur la typologie (Canaan étant vu comme un type du Paradis et un type du repos), ainsi que sur 

des textes précis tels que Matthieu 5.5, Romains 4.13 et Éphésiens 6.3. 

 

Or, le concept d’ « extension » suppose qu’au temps de l’Ancien Testament, les promesses 

n’auraient pas été universelles, mais qu’elles se seraient élargies seulement dans le Nouveau 

Testament. Cette conception est erronée. En effet, dès avant la fondation du monde, Dieu avait 

tout déterminé dans son conseil éternel ; il l’a consigné dans l’Écriture et l’a révélé 

progressivement, au rythme des temps et des dispensations. Ainsi, l’héritage montré par le 

Seigneur à Abraham concernait dès l’origine Israël, l’Église et les nations. 

 

La Parole de Dieu dit qu'Abraham a cru l’Éternel et qu'il lui a été compté à justice (Ge 15.6 ; Ro 

4.3 ; Ga 3.6 ; Ja 2.23). Il croyait à la promesse d’une descendance éternelle, liée aux promesses 

de la terre et du gouvernement. Le patriarche en avait une claire intelligence, car il est écrit dans 

Hébreux 11.8-10 (DBY) : 

 
8 Par la foi, Abraham, étant appelé, obéit pour s’en aller au lieu qu’il devait recevoir pour héritage ; et il 
s’en alla, ne sachant où il allait. 9 Par la foi, il demeura dans la terre de la promesse comme dans une terre 
étrangère, demeurant sous des tentes avec Isaac et Jacob, les cohéritiers de la même promesse ; 10 car il 
attendait la cité qui a les fondements, de laquelle Dieu est l’architecte et le créateur. 

 
Il y avait chez Abraham — comme déjà chez Abel et Noé — une pleine compréhension de la 

promesse. Celle-ci ne concernait pas simplement la terre postdiluvienne (la troisième terre), 

mais elle annonçait la sixième terre ; et c’est précisément cette révélation qui a engendré la foi 

en eux. 

 

De même, l’Église a aujourd’hui un besoin vital de comprendre la promesse — surtout 

maintenant que son accomplissement est imminent. L’Enlèvement est à la porte, et ceux qui, au 

temps de la Tribulation, seront sauvés, recevront leur part de cette promesse : partiellement 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  36 
 

dans le Royaume Millénaire, mais définitivement dans le Royaume Éternel. Lisons Hébreux 

11.13-16 (DBY) : 

 
13 Tous ceux-ci sont morts dans la foi, n’ayant pas reçu les choses promises, mais les ayant vues de 
loin et saluées, ayant confessé qu’ils étaient étrangers et forains sur la terre.  14 Car ceux qui disent 
de telles choses montrent clairement qu’ils recherchent une patrie ; 15 et en effet, s’ils se fussent souvenus 
de celle d’où ils étaient sortis, ils auraient eu du temps pour y retourner ; 16 mais maintenant ils en 
désirent une meilleure, c’est-à-dire une céleste ; c’est pourquoi Dieu n’a point honte d’eux, savoir d’être 
appelé leur Dieu, car il leur a préparé une cité. 

 

Quant à l’approche (a) de Hsieh (2015), selon laquelle le Nouveau Testament (NT) pourrait 

primer sur l’Ancien Testament (AT), nous affirmons qu’il n’en est pas ainsi. Il existe, entre les 

deux, une relation de réciprocité, de complémentarité et de ratification-confirmation des 

contenus. 

 

Dans le Nouveau Testament, l’Ancien Testament est constamment utilisé : ses significations et 

ses messages y sont expliqués dans le cadre de la Nouvelle Alliance. Or, cette alliance avait déjà 

été envisagée et décrite en détail dans la prophétie de l’Ancien Testament. C’est pourquoi 

l’Ancien doit être lu à la lumière du Nouveau ; mais, inversement, le Nouveau doit également 

être examiné à la lumière de l’Ancien. 

 

L’Église du Christ, depuis des siècles, n’a pas suivi ce double mouvement herméneutique ; et 

c’est précisément pour cette raison qu’elle a occulté les promesses éternelles données par le 

Seigneur dans les huit alliances, garanties : 

 

• par son serment, dans l’Ancien Testament ; 

• par le sang du Christ et le sceau du Saint-Esprit, dans le Nouveau Testament. 

 

Dans ce livre sur le Royaume Éternel, nous examinerons en détail cette réciprocité, cette 

complémentarité et cette ratification entre les deux Testaments. 

 

Sur ce même point (a), Hsieh (2015, p. 97) souligne qu’il faut s’interroger sur les institutions et 

promesses que le Nouveau Testament modifierait par annulation ou extension. Une telle 

hypothèse reviendrait à contredire les attributs mêmes de Dieu : l’immutabilité, la fidélité, la 

véracité, entre autres. Donc, la réponse est claire : il n’existe ni modification, ni annulation, ni 

extension des institutions et promesses dans le Nouveau Testament. 

 

Concernant le point (b) — la manière dont le Nouveau Testament emploie l’Ancien, et la 

question de savoir s’il lui attribue des significations nouvelles ou plus complètes —, il faut 

préciser que rien de nouveau n’y est introduit. Ce qui a eu lieu, c’est une ouverture des 

Écritures dans l’esprit des apôtres du Nouveau Testament, grâce à l’action de l’Esprit Saint qui 

les enseignait, ainsi que l’avait promis le Seigneur Jésus-Christ (Jn 14.26 ; 16.13). L’apôtre Paul 

lui-même déclare que « le mystère a été révélé aux saints apôtres et prophètes par l’Esprit » (Ép 

3.5). 



Principes d'interprétation pour comprendre le Royaume Éternel dans les Écritures 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    37 

 

En ce qui concerne le point (c), relatif à la définition et à l’usage de la typologie, et en particulier 

à la légitimité de considérer Israël et la terre de Canaan comme des types, il faut apporter 

plusieurs précisions. 

Tout d’abord, Israël est le peuple de Dieu, et il conservera son identité à jamais. Dans le Nouveau 

Testament, certaines métaphores apparaissent — comme « droit de cité en Israël » ou « l’Israël 

spirituel : l’Israël de Dieu » — pour désigner l’Église (cf. Ro 9.6; Ph 3.3). Mais ces images ont 

pour but d’enseigner que les promesses faites à Israël, ainsi que les alliances conclues avec cette 

nation, s’ouvrent également aux païens dans l’Église. Il y a là un paradoxe : les promesses ont 

été faites à Israël en premier, mais c’est l’Église qui les recevra en premier au jour de 

l’Enlèvement. Israël, pour sa part, en héritera aussi, durant le Royaume Millénaire et dans 

le Royaume Éternel. 

Quant à la terre de Canaan, envisagée comme type, il importe de souligner qu’elle a été donnée 

historiquement à Israël comme gage visible de la promesse éternelle de la terre faite à Abraham, 

et que celui-ci a reçu et a cru. Ainsi, Canaan possède à la fois une réalité historique et une réalité 

typologique : 

• pour Israël, le peuple élu ; 

• pour les païens sauvés dans l’Église ; 

• et pour les nations sauvées qui entreront dans le Royaume Éternel. 

Enfin, il convient de rappeler que, dans ce livre, nous adoptons résolument la 

perspective dispensationaliste, car elle est la perspective biblique. En effet, l’Écriture parle 

explicitement des dispensations, dont le terme grec est οἰκονομία(oikonomia) (Éphésiens 1.10 

; 3.9). Nier les dispensations, c’est nier la venue du Christ comme l’accomplissement de 

la plénitude des temps. Car il est écrit dans Éphésiens 1.9-10 (DBY) :  

9 … nous ayant fait connaître le mystère de sa volonté selon son bon plaisir, 10 qu’il s’est proposé 
en lui-même pour l’administration [gr. οἰκονομία, oikonomia : dispensation] de la plénitude des 
temps, savoir de réunir en un toutes choses dans le Christ, les choses qui sont dans les cieux et 
les choses qui sont sur la terre en lui… 
 
 
Cependant, dans ce livre, nous affirmons également l'existence des alliances bibliques, car toute 

l’Écriture en est imprégnée ; le terme « alliance » est utilisé 306 fois, sous sa forme hébraïque 

רִית  .et dans sa forme grecque διαθήκη (diathēkē) (berıŷth) בְּ

 

Le mot figure pour la première fois en Genèse 6.18, lorsqu’il est fait mention de l’alliance de 

Dieu avec Noé (l’Alliance noachique). Toutefois, la première alliance est celle que le Seigneur 

conclut avec Adam en Éden (l’Alliance édénique), ce que confirment les chapitres 1 et 2 de la 

Genèse, et que le prophète Osée désigne ainsi : « mais eux, comme Adam, ont transgressé 

l’alliance » (DBY) (Osée 6.7). Nous reviendrons en détail sur ce sujet au chapitre 4. 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  38 
 

Ayant clarifié les doctrines des dispensations et des alliances bibliques, considérons à présent 

les principes du pluralisme prophétique : 

 

2.2.4.1.  Le principe des accomplissements multiples (double, triple ou plus).  

 
Chaque prophétie biblique possède deux, trois, voire davantage d’accomplissements. Outre le 

nombre de fois où la prophétie se réalise dans son accomplissement concret, il est nécessaire 

d’examiner les différents types, qui peuvent être : 

 

a) l’accomplissement spécifique et l’accomplissement général ; 

b) l’accomplissement spirituel et l’accomplissement naturel. 

 

Voyons cela de plus près : 

 

2.2.4.2.  Accomplissement spécifique et général.  

L’accomplissement spécifique se produit lorsqu’une prophétie s’applique d’abord à des 

individus précis, mais sans atteindre encore son accomplissement général pour l’ensemble 

d’un peuple ou d’une nation. Cela peut concerner un moment particulier ou un avenir immédiat, 

en attendant une réalisation ultérieure et plus vaste. 

Un exemple est celui de la génération sortie d’Égypte. La promesse du pays leur avait été 

donnée, mais, à cause de leur incrédulité et de leur désobéissance, ils ont péri dans le désert et 

ont été privés de l’héritage, allant à la perdition. La promesse s’est appliquée alors à la 

génération suivante — les fils — qui est entrée dans le pays promis. Ceux-ci se sont multipliés, 

et leurs descendants ont eu le règne de Saül jusqu’aux derniers rois, jusqu’au temps du 

jugement des captivités. Israël a été alors expulsé de sa terre, et semblait que la promesse avait 

été annulée ; mais, conformément à la prophétie de Jérémie, le peuple a été rétabli dans son 

pays après soixante-dix ans d’exil. Ainsi, un accomplissement a eu lieu pour un groupe précis et 

dans un temps donné, puis un accomplissement plus général s’est produit pour la nation 

entière. 

Les chapitres 10 et 11 de l’épître aux Romains illustrent bien ces deux types. L’apôtre y montre 

qu’il y a bien accomplissement pour Israël, mais par étapes, selon les temps fixés par Dieu, qui 

a promis une restauration. Le Psaume 69.22-23, cité dans Romains 11.9-10, évoque les 

générations perdues (celle sortie d’Égypte, celle frappée par le jugement des captivités, et celle 

qui a rejeté le Christ lors de sa première venue). Pourtant, ces infidélités n’ont pas annulé la 

promesse ni l’alliance pour Israël : elles demeurent, et leur accomplissement définitif est encore 

à venir. 

Un autre exemple est la promesse faite à Abraham concernant l’héritage de la terre. Elle a connu 

des réalisations partielles à diverses époques, mais reste en attente de son accomplissement 

général et définitif. 



Principes d'interprétation pour comprendre le Royaume Éternel dans les Écritures 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    39 

 

Le premier accomplissement partiel de cette prophétie, rattachée à l’Alliance Abrahamique, 

s’est produit au temps de Josué, lorsque le peuple a pris possession du pays. Toutefois, à cause 

de la désobéissance, ils n’ont pas pu le conquérir entièrement. Pour mieux comprendre la 

progression de ces accomplissements, nous allons maintenant les classer selon les différentes 

« Terres » que nous avons étudiées au chapitre 1. Voyons : 

A. Sur la Terre postdiluvienne : 

 

(a) Au temps de Josué (Jg 1.27-28). 

(b) À l'époque de David et Salomon, lors du royaume uni (1 Ch 18). 

(c) En 1948, lors du rétablissement de l’État d’Israël. 

(d) Dans la première moitié de la Tribulation (ce n'est pas encore arrivé). 

 

B. Sur la Terre millénaire (accomplissement futur). 

 

C. Sur la Nouvelle Terre (accomplissement final et éternel). 

 

Voyons tout ce qui est exposé dans le schéma suivant : 

 

Figure 7 

Accomplissements prophétiques sur la terre promise. L'Alliance Abrahamique et l'Alliance de la 
Terre. 

 
 

A. Sur la Terre postdiluvienne 

 

À la mort de Josué, les ennemis ont repris une partie du pays en combattant contre Israël. Alors 

le Seigneur a suscité des juges pour délivrer son peuple, afin que la terre connaisse le repos (Jg 

3.11, 30 ; 5.31 ; 8.28). Mais chaque fois qu’un juge mourait, Israël retombait dans le péché, et 

Dieu le livrait de nouveau sous le joug de ses adversaires. Cette situation a perduré jusqu’à 

l’époque de Samuel, lorsque le peuple a demandé un roi et que Saül a été choisi. Or, Israël était 

alors en guerre contre les Philistins. Après le rejet de Saül, le Seigneur a suscité David qui a 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  40 
 

conquis le pays, et cette conquête peut être considérée comme un second accomplissement de 

la promesse faite à Abraham, laquelle a été consolidée sous le règne de Salomon. 

 

Cependant, Salomon est tombé dans l’apostasie, entraîné par la multitude de dieux et de 

démons qu’il a honorés. Après sa mort, le peuple a été divisé en deux royaumes : le royaume du 

Nord (Israël) et le royaume du Sud (Juda). Tous les rois d’Israël ont été mauvais, tandis que Juda 

a connu quelques rois pieux. Lorsque le temps est arrivé, le Seigneur a envoyé son jugement : 

d’abord sur Israël, par l’Empire assyrien ; puis sur Juda, par l’Empire babylonien. Les Juifs ont 

été chassés de leur terre et ont vécu les soixante-dix ans de captivité prophétisés par Jérémie 

(Jé 25.1 ; 29.10). Au terme de cette période, ils sont revenus dans leur pays, mais toujours sous 

la domination des païens (les Gentils), successivement par les empires médo-perse, grec et 

romain, jusqu’à la première venue du Christ. Durant cette époque, Israël a persisté dans le 

péché, si bien que le Seigneur a déclaré : « Voici, votre maison vous sera laissée déserte » (Mt 

23.38), annonçant aussi la destruction du temple (Mt 24.1-2). 

 

En l’an 70 après J.-C., cette prophétie s’est accomplie : les Juifs ont été dispersés hors de leur 

terre jusqu’en 1948, année où Israël est né de nouveau comme nation et où les Juifs ont pu 

retourner dans la terre promise. Aujourd’hui, ils n’en possèdent encore qu’une partie limitée. 

Or, la prophétie du Psaume 83 annonce que les ennemis entourant Israël — « l’anneau intérieur 

» — chercheront à l’anéantir et à l’effacer de la carte, afin qu’il ne soit plus une nation (Ps 83.4). 

Ces ennemis sont identifiés comme suit : Gaza (les Philistins), l’Assyrie (Syrie et Irak), Amon-

Moab-Édom (Gaza et Jordanie), Tyr (Liban), les Agaréniens (Égypte), et les Ismaélites (Arabes). 

L’accomplissement du Psaume 83 impliquera la défaite de ces ennemis et l’extension d’Israël 

sur le territoire de la terre promise. 

 

Dans la première guerre de Gog et de Magog (Éz 38–39), dont Israël sortira vainqueur par 

l’intervention directe de l’Éternel. Ce sera le temps où l’Antéchrist s’affermira à la tête de l’Union 

européenne, consolidant son pouvoir pendant la Tribulation (2 Th 2.3), correspondant au 

premier sceau (Ap 6.2). Avant la Tribulation, l’Église aura déjà été enlevée. 

 

La Bible enseigne que l’Antéchrist conclura un traité de paix au Moyen-Orient, semblant 

résoudre le conflit israélo-arabe. Cet événement marquera le commencement des sept années 

de la Tribulation, annoncées dans la prophétie de Daniel 9.27, dans la manifestation de « l’ 

homme de péché » (2 Th 2.3), et dans le premier sceau de l’Apocalypse (Ap 6.2). 

 

Cependant, l’Écriture affirme qu’il n’y aura pas de véritable paix, car le second sceau sera ouvert 

(Ap 6.3-4) : le cavalier monté sur le cheval rouge recevra le pouvoir d’ôter la paix de la terre, de 

sorte que les hommes s’entretueront ; il recevra aussi une grande épée, symbole de guerres et 

de conflits mondiaux. 

 

Durant la première moitié des sept années de jugement, Israël entretiendra des relations 

favorables avec l’Antéchrist, grâce à ce traité de paix qui rendra possible la construction du 

Troisième Temple. Mais Daniel 9.27 annonce qu’au milieu de la semaine — c’est-à-dire au terme 



Principes d'interprétation pour comprendre le Royaume Éternel dans les Écritures 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    41 

 

de trois ans et demi (42 mois ou 1 260 jours) — l’Antéchrist fera cesser le sacrifice et l’offrande, 

pour dresser « l’abomination de la désolation » (Da 9.27 ; 11.31 ; Mt 24.15 ; Mc 13.14). Ce sera 

le moment où l’homme de péché s’assiéra dans le temple de Dieu, se proclamant lui-même Dieu 

(2 Th 2.4). 

 

Alors commencera une grande persécution contre les Juifs, qui durera jusqu’à la fin de la 

Tribulation : un second holocauste, encore plus terrible que celui de la Seconde Guerre 

mondiale. Israël devra fuir dans les montagnes (Mt 24.16 ; Mc 13.14 ; Lu 21.21). Toutefois, c’est 

précisément au cours de cette période que la nation d’Israël se repentira et se tournera vers le 

Seigneur Jésus, jusqu’à sa Seconde Venue, en proclamant : « Béni soit celui qui vient au nom du 

Seigneur ! » (Mt 23.39). Le prophète Zacharie l’avait annoncé : « Alors je répandrai sur la maison 

de David et sur les habitants de Jérusalem Un esprit de grâce et de supplication, Et ils tourneront 

les regards vers moi, celui qu'ils ont percé. Ils pleureront sur lui comme on pleure sur un fils 

unique, Ils pleureront amèrement sur lui comme on pleure sur un premier-né. » (Za 12.10). 

 

B. Sur la terre millénaire 

 

L’accomplissement complet, mais non encore définitif, de la prophétie concernant la terre 

promise se réalisera durant le Royaume Millénaire : le règne de mille ans du Seigneur Jésus-

Christ avec son Église, enlevée avant le jugement de la Tribulation. Le prophète Ézéchiel en 

décrit avec précision les limites et la répartition entre les tribus (Éz 47.13-23 ; 48). 

 

C. Sur la Nouvelle Terre 

 

Un autre exemple de l’accomplissement spécifique et général des prophéties se trouve chez les 

prophètes majeurs et mineurs : leurs prophéties semblent s’adresser uniquement à Israël et 

Juda, mais leur portée embrasse en réalité l’humanité entière. Comment discerner cette double 

portée ? 

 

Lorsqu’il est question de « toutes les nations », l’interprétation universelle s’impose d’elle-

même. Mais lorsque seuls Israël et Juda sont mentionnés, il convient de s’appuyer sur certaines 

clefs herméneutiques, en particulier celles liées à la langue : 

 

a) Il faut examiner les versets de l’Ancien Testament repris dans le Nouveau Testament, qui 

manifestent clairement l’élargissement de la prophétie à une dimension universelle. Les 

exemples sont : 

 

• La prophétie du Royaume Éternel dans Jéremie 31.1 et Apocalypse 21.3. 

• La prophétie de la Nouvelle Alliance danas Jéremie 31.31 et Matthieu 26.28. 

• La prophétie de l’effusion de l’Esprit : Joël 2.28-29 et Actes 2.2-4. 

Regardons le tableau suivant : 

 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  42 
 

Tableau 5 

Portée spécifique et générale des prophéties bibliques 
 

PORTÉE SPÉCIFIQUE ET GÉNÉRALE DES PROPHÉTIES BIBLIQUES 

CHAMP SPÉCIFIQUE : pour Israël 
PORTÉE GÉNÉRALE : aussi pour l'Église (et tous 
les autres païens sauvés). 
 

ROYAUME ÉTERNEL : En ce temps-là, dit 
l'Éternel, je serai le Dieu de toutes les familles 
d'Israël, Et ils seront mon peuple (Jé 31.1). 

 
ROYAUME ÉTERNEL : Et j’ouïs une grande voix 
venant du ciel, disant : Voici, l’habitation de Dieu 
est avec les hommes, et il habitera avec eux ; et 
ils seront son peuple, et Dieu lui-même sera 
avec eux, leur Dieu. (Apocalypse 21.3. DBY). 
 

 NOUVELLE ALLIANCE : Voici, les jours viennent, 
dit l'Éternel, Où je ferai avec la maison d'Israël et 
la maison de Juda Une alliance nouvelle… (Jé 
31.31) (cf. He 8.8). 

 
NOUVELLE ALLIANCE : ... Car ceci est mon sang, 
le sang de la nouvelle alliance, qui est versé pour 
plusieurs en rémission de péchés. (Mt 26.28) (cf. 
Mc 14.24 ; Lu 22.20 ; 1 Co 11.25 ; 2 Co 3.6 ; Hé 8.8-
13 ; 9.15). 
 

EFFUSION DU SAINT-ESPRIT : 28 Après cela, je 
répandrai mon esprit sur toute chair ; Vos fils et 
vos filles prophétiseront, Vos vieillards auront 
des songes, Et vos jeunes gens des visions. 
29 Même sur les serviteurs et sur les servantes, 
Dans ces jours-là, je répandrai mon esprit. (Joë 
2.28-29). 

EFFUSION DU SAINT-ESPRIT : 2 Tout à coup il 
vint du ciel un bruit comme celui d'un vent 
impétueux, et il remplit toute la maison où ils 
étaient assis. 3 Des langues, semblables à des 
langues de feu, leur apparurent, séparées les 
unes des autres, et se posèrent sur chacun d'eux. 
4 Et ils furent tous remplis du Saint Esprit, et se 
mirent à parler en d'autres langues, selon que 
l'Esprit leur donnait de s'exprimer. (Ac 2.2-4) (cf. 
Ac 2.16-21). 

 

b) Une autre clé herméneutique consiste à situer le passage prophétique dans le plan 

eschatologique du Seigneur, en tenant compte des dispensations, des temps et de leurs 

caractéristiques : l’Ancienne Alliance, la Nouvelle Alliance, l’Enlèvement, la Tribulation, la 

Seconde Venue, le Royaume Millénaire et le Royaume Éternel. 

Pour interpréter correctement la prophétie, il est nécessaire de comprendre le plan 

eschatologique du Seigneur ainsi que les traits distinctifs de chaque période. Prenons un 

exemple basé sur quatre grandes étapes : 

(a) la période avant le péché d’Adam ; 
(b) le temps du péché (le présent siècle mauvais) ; 
(c) la transition (le Royaume Millénaire) ; 
(d) l’âge à venir (le Royaume Éternel). 

Voyons le tableau suivant (P = Période ; E = Événement) : 



Principes d'interprétation pour comprendre le Royaume Éternel dans les Écritures 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    43 

 

Tableau 6 

Le plan eschatologique du Seigneur et les caractéristiques des différents périodes  

 

    P.         
 
Et. 

AVANT LE 
PÉCHÉ 

D'ADAM 
MAUVAIS SIÈCLE LE ROYAUME MILLÉNAIRE 

ROYAUME ÉTERNEL 
SIÈCLE À VENIR 

 
PÉCHÉ 

Il n'y avait pas 
de péché. 
(Adam et sa 
femme étaient 
saints) (Ge. 
chap. 1-2). 

Tout cela sous le 
péché, la vanité et 
la désobéissance 
(Ro 8.20 ; Ro 11.32 
; Ép 2.2 ; 5.6; Col 
3.6). 

Le péché (la vieille 
nature) subsistera chez 
ceux qui sortiront de la 
Grande Tribulation avec 
leur corps mortel et leur 
descendance (És 65.20 ; Za 
14.16-21). 
En revanche, pour 
les glorifiés et leur 
descendance, le péché 
n’existera plus (1 Co 15.52-
57). 

Il n'y aura plus de péché  
(Ap 21.27). 

MALÉDICT
ION 

Il n'y avait pas 
de malédiction. 
Il y avait 
bénédiction 
(Ge chapitres 
1-2). 

La malédiction 
couvrait tout (Ga 
3.10). 

Dans le Royaume 
millénaire, la malédiction 
subsistera encore, mais 
Jésus-Christ en ôtera 
partiellement les effets sur 
la terre, pour le bien des 
enfants de Dieu glorifiés, 
des êtres humains 
désormais sans péché (És 
65.20). 

Il n'y aura plus de 
malédiction (Ap 22.3). 

MORT 
Il n'y avait pas 
de mort, (Il y 
avait 
immortalité et 
éternité) (Ge. 
Chaps. 1-2). 

L'empire de la mort 
(Ro 5.14, 17, 21 ; 6. 
23). 

Il y aura encore la mort 
pour ceux qui entreront 
dans le Royaume avec des 
corps mortels, ainsi que 
pour leur descendance (És 
65.20). 
Mais pour les glorifiés et 
leur descendance, il n’y 
aura plus jamais de mort, 
car ils sont immortels et 
éternels. 

Il n'y aura plus de mort 
(Ap 21.4). 

MARIAGE Mariage/maria
ge (Ge 1.27-28 ; 
2.23-24 ; Mt 19, 
4-6.8). 

On se marie et on 
se donne en 
mariage soit à 
cause de la mort 
(dans le cadre du 
mariage 
léviratique, De 
25.5-6), soit par le 
divorce, en raison 
de la fornication 
(De 24.1 ; Mt 19.7-
8).  (De 24.1 ; Mt 
19.7-8). 

Pour les mortels : il y aura 
des mariages, célébrés par 
le Roi et par l’Église 
exerçant son sacerdoce. 
Pour les glorifiés : il y 
aura aussi des mariages, 
célébrés par le Roi et par 
l’Église dans l’exercice de 
leur sacerdoce. 

Tous seront glorifiés : il y 
aura des mariages, célébrés 
par le Roi et l'Église avec 
leur sacerdoce (És 49, 18 ; 
Jé 33.11, 14-22). 

DESCEN 
DANCE 

 

Descendance 
ordonnée pour 
être saint. Une 
descendance 
pour Dieu. 
Mais cela ne 
s'est pas 
produit. 

Fils de la 
malédiction, nés 
dans le péché et 
séparés de Dieu : 
cela concerne aussi 
bien les non-sauvés 
que les convertis. 
Les enfants doivent 
eux aussi se 
repentir et recevoir 
le Christ. 

Pour les mortels : fils de la 
malédiction, nés dans le 
péché et séparés de Dieu, 
qu’ils soient non-sauvés ou 
convertis. Les enfants 
doivent se repentir et 
recevoir le Christ. 
Pour les glorifiés : enfants 
saints et éternels, enfants 
de bénédiction ; ils 
n’enfanteront pas pour la 

Descendance sainte, 
bienheureuse, bénie de 
l’Éternel ; Descendance 
éternelle pour Dieu (És 
65.23 ; 49.19-23 ; 66.9-12, 
22-23). 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  44 
 

malédiction ni pour la 
destruction (És 61.9-11). 
Leur descendance 
appartiendra à Dieu. 
 

CORPS 
 

Corps saint, 
immortel et 
éternel (Ge 
chaps. 1-2). 

Corps mortels et 
corruptibles. 
Corps de mort 
(vieil homme). 

Pour les mortels : un 
corps de mort pour ceux 
qui entreront avec un corps 
mortel, et leur descendance 
sera corruptible (vieil 
homme). 
Pour les glorifiés et leurs 
enfants : une descendance 
sainte, incorruptible et 
immortelle. 

Corps saint, immortel et 
éternel : il ne mourra plus 
jamais, mais sera glorifié 
pour toujours, à l’image du 
céleste (Christ), pour toute 
la descendance multipliée 
(1 Co 15). 

RELATION 
AVEC DIEU Communion 

totale avec 
Dieu. (Ge chap. 
1-2). 

Pour les non-
convertis : la 
communion avec 
Dieu est rompue à 
cause du péché (Ge 
3). 
Pour les enfants 
de Dieu en Christ 
: la communion est 
rétablie, mais il 
subsiste une lutte 
contre la chair, le 
monde et Satan, 
qui cherchent à 
l’interrompre (1 Co 
1.9 ; Ro 5.1). 

Pour ceux qui naissent 
sans conversion : la 
communion avec Dieu 
demeure rompue à cause 
du péché (Ge 3). 
Pour les enfants de Dieu 
en Christ : il y a 
communion, mais 
accompagnée d’une lutte 
contre la chair ; car il n’y 
aura plus de monde ni de 
Satan, celui-ci étant lié. 
Pour les glorifiés : il y 
aura une communion 
absolue et éternelle, sans 
aucune lutte contre la chair, 
le monde ou Satan (Ap 21.3 
; 22.3). 

 

La communion totale 
avec Dieu : elle sera 
parfaite et éternelle ; Dieu 
habitera à jamais avec ses 
enfants et avec leur 
descendance multipliée, 
dans l’intimité de sa 
présence glorieuse (Ap 
21.3). 

TITRE DE 
L'ÊTRE 

HUMAIN 
 

Enfants 
légitimes de 
Dieu (dans la 
plénitude) (Ge. 
Chaps. 1-2 ; Lu 
3, 38). 

Pour les 
inconvertis : ce 
sont des enfants 
d'Adam ; image du 
terrestre (1 Co 
15.47-49). 
Pour les convertis : 
ils sont enfants de 
Dieu, mais adoptés 
(Ga 4, 5 ; Ép 1.5 ; Jn 
1, 12). 

Pour les inconvertis : ils 
demeurent enfants d’Adam, 
porteurs de l’image du 
terrestre (1 Co 15.47-49). 
Pour les convertis : ils sont 
enfants de Dieu, mais dans 
la condition d’adoptés (Ga 
4.5 ; Ép 1.5), ayant reçu le 
droit de devenir enfants de 
Dieu par la foi en Christ (Jn 
1.12). (Ga 4, 5 ; Ép 1.5 ; Jn 
1.12). 
Pour ceux qui sont 
glorifiés : ils sont des 
enfants légitimes de Dieu, 
dans la plénitude de la 
filiation (Ap 21.3, 7 ; 2 Co 
6.18 ; Hé 1.5). (Ap 21.3, 7 ; 2 
Co 6.18 ; Hé 1.5). 

Enfants légitimes de Dieu 
: tous seront enfants de 
Dieu, y compris leurs 
descendants ; ils seront la 
postérité bénie de l’Éternel 
avec leur descendance (És 
65.23 ; Mal 2.15). 

TERRE 
 

Terre sans 
malédiction. 
Terre bénie, 
sans péché (Ge 
chaps. 1-2). 

Terre maudite : la 
malédiction couvre 
toute la terre 
depuis la chute. 
La malédiction 
demeure sur la 
terre après le 
déluge et jusqu’à la 
Tribulation (Ge 
3.17). 

La malédiction sera 
partiellement ôtée grâce 
au règne du Christ et à la 
liberté glorieuse des fils de 
Dieu (les glorifiés). 
 
Terre millénaire : 
marquée par une 
restauration partielle, où 
les effets de la malédiction 
seront limités (Ro 8.21 ; És 
65.25 ; Za 14.20-21). 

La Nouvelle Terre sera 
bénie pour toujours : il n’y 
aura plus ni malédiction, ni 
péché, ni corruption (És 
65.17 ; 2 Pi 3.13 ; Ap 21.1). 
Elle s’étendra (És 42.5 ; 
44.24 ; Ps 136.6) : de la 
même manière que les 
mouvements de rotation et 
de translation se 
produisent aujourd’hui 
sans que nous les 



Principes d'interprétation pour comprendre le Royaume Éternel dans les Écritures 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    45 

 

remarquions, la Terre sera 
éternellement dilatée sans 
que nous percevions ce 
mouvement. 
Le Troisième Ciel, 
la Nouvelle Jérusalem, 
descendra sur la Terre (Ap 
21.1-27). 
Et parce qu’elle est infinie, 
la Terre doit être étendue 
pour accueillir la plénitude 
du Royaume. 
Ainsi, le Royaume des cieux 
sera sur la Terre (Col 1.20 ; 
Mt 6.10 ; Lc 11.2 ; 22.18 ; Jn 
3.3, 5 ; És 57.15). 
 

 

(c) Une autre clé herméneutique est la relation entre les passages. 

 

Pour confirmer la portée spécifique et générale d’une prophétie, il est nécessaire d’observer les 

relations entre les passages bibliques. Prenons un exemple : 

 

Dans le passage d’Ésaïe 6, à première vue, l’application semble concerner uniquement Juda. 

Pourtant, replacé dans le plan eschatologique et en lien avec les passages qui suivent, il devient 

évident que la portée de la prophétie est bien plus vaste et générale. 

Cela se confirme en comparant les versets de ce chapitre 6 avec leurs citations dans d’autres 

contextes bibliques, qui s’appliquent à des temps ultérieurs et même à une autre dispensation. 

Voyons : 

 

Le Seigneur donne une parole de jugement dans Ésaïe 6.9-10 :  

 
9 Il dit alors : Va, et dis à ce peuple : Vous entendrez, et vous ne comprendrez point ; Vous verrez, et vous 
ne saisirez point. 
10 Rends insensible le cœur de ce peuple, Endurcis ses oreilles, et bouche-lui les yeux, Pour qu'il ne voie 
point de ses yeux, n'entende point de ses oreilles, Ne comprenne point de son cœur, Ne se convertisse 
point et ne soit point guéri. 

 

Lorsque le Seigneur dit « ce peuple » (v. 9), l’application semble se limiter à Juda et Israël de 

cette époque. Mais, dans le Nouveau Testament, cette parole est reprise et appliquée à une autre 

génération, comme on le voit en Marc 4.11-12 (cf. Lu 8.10) : 

 
11 Il leur dit : C'est à vous qu'a été donné le mystère du royaume de Dieu ; mais pour ceux qui sont dehors 
tout se passe en paraboles, 
12 afin qu'en voyant ils voient et n'aperçoivent point, et qu'en entendant ils entendent et ne comprennent 
point, de peur qu'ils ne se convertissent, et que les péchés ne leur soient pardonnés. 

 

Ainsi, l’application de cette prophétie s’étend à la génération qui a vu la première venue du 

Christ, et elle se prolonge jusqu’à sa seconde venue. En effet, Israël a été retranché de l’olivier 

franc pour un temps, jusqu’à ce que la totalité des païens soit entrée (Ro 11.25). 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  46 
 

Si nous poursuivons la lecture d’Ésaïe 6, nous constatons que la prophétie s’élargit et prend une 
portée plus générale encore ; lisons Ésaïe 6.11-12 : 

 
11 Je dis : Jusqu'à quand, Seigneur ? Et il répondit : Jusqu'à ce que les villes soient dévastées Et privées 
d’habitants ; Jusqu'à ce qu'il n'y ait personne dans les maisons, Et que le pays soit ravagé par la solitude 
; 
12 Jusqu'à ce que l'Éternel ait éloigné les hommes, Et que le pays devienne un immense désert, 
 

Ce passage semble, à première vue, ne concerner que le peuple de Juda et d’Israël. Mais si l’on 

tient compte de son application dans le Nouveau Testament, il s’inscrit clairement dans une 

projection future, au sein du plan eschatologique. Dans ce cadre, lorsque le Seigneur annonce 

que « les villes soient dévastées et privées d’habitants, que les maisons seront vides Et privées 

d’habitants ; Jusqu'à ce qu'il n'y ait personne dans les maisons, Et que le pays soit ravagé par la 

solitude », il fait allusion à la fin du Royaume Millénaire. À ce moment-là, les descendants 

d’Adam seront ôtés de la terre, et ne subsisteront que les enfants de Dieu : la postérité du Christ, 

ceux qui porteront son image, l’image du céleste (1 Co 15.49). Ce développement sera 

approfondi dans les chapitres suivants. 

 

Après la seconde résurrection, tous les perdus comparaîtront devant le Seigneur et seront jetés 

pour toujours dans l’étang de feu. Sur la Nouvelle Terre, il ne restera que des êtres humains 

glorifiés : les enfants du Royaume, les enfants de la résurrection, les enfants légitimes de 

Dieu (Lu 20.36)1.  

 

C’est dans ce contexte qu’intervient Ésaïe 6.13 : « Et s'il y reste encore un dixième des habitants, 

Ils seront à leur tour anéantis. Mais, comme le térébinthe et le chêne Conservent leur tronc 

quand ils sont abattus, Une sainte postérité renaîtra de ce peuple ». Le dixième pourrait se 

référer à la population du Royaume Millénaire qui, à la fin, s’unira à Satan lorsqu’il sera relâché, 

et sera jugée par le Seigneur Jésus-Christ. Quant au tronc, la sainte postérité, il peut désigner 

trois groupes : 

 

1. Les sauvés du Royaume Millénaire qui n’auront pas suivi Satan, et qui seront glorifiés 

pour entrer dans le Royaume Éternel ; 

2. L’Église glorifiée ; 

3. Israël glorifié. 

 

 
1 Cet événement de l’élimination de la descendance adamique de la face de la Nouvelle Terre (parce 
qu’elle sera envoyée dans l’étang de feu) se trouve également dans le chapitre 1 de Sophonie, dont la 
prophétie s’inscrit dans une portée générale et universelle, et non pas seulement de manière spécifique 
pour Israël. 
Le prophète parle du jour de la colère de l’Éternel : « 2 Je détruirai tout sur la face de la terre, Dit l'Éternel. 
3 Je détruirai les hommes et les bêtes, Les oiseaux du ciel et les poissons de la mer, Les objets de scandale, 
et les méchants avec eux ; J'exterminerai les hommes de la face de la terre, Dit l'Éternel. » (So 1.2-3). 
La prophétie de Sophonie est plus forte et plus vaste que celle d’Ésaïe 6 ; et, en raison du caractère massif 
de cette destruction, sa place dans le temps se situe après le Royaume Millénaire, lorsque le Seigneur 
détruira la Terre et les cieux pour ensuite les faire entièrement nouveaux  



Principes d'interprétation pour comprendre le Royaume Éternel dans les Écritures 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    47 

 

Ainsi, les trois peuples — l’Église, Israël et les nations — seront tous des enfants légitimes de 

Dieu pour l’éternité. De cette descendance sainte, la Nouvelle Terre sera entièrement peuplée, 

pour la gloire et l’honneur de Dieu à jamais. C’est alors que s’accomplira la Parole du Psaume 

79.13 : « Et nous, ton peuple, le troupeau de ton pâturage, Nous te célébrerons éternellement ; 

De génération en génération nous publierons tes louanges. » Nous expliquerons plus en 

détail l’expression « de génération en génération » au chapitre 6. 

 

Enfin, ce contexte d’Ésaïe 6 prépare naturellement le chapitre 7, qui annonce la Nouvelle 

Alliance à travers l’incarnation du Christ, la venue d’Emmanuel : « C'est pourquoi le Seigneur 

lui-même vous donnera un signe, Voici, la jeune fille deviendra enceinte, elle enfantera un fils, 

Et elle lui donnera le nom d'Emmanuel. » (És 7.14). 

 

La Nouvelle Alliance est le moyen par lequel la descendance adamique deviendra la 

descendance du Christ, grâce à son œuvre rédemptrice. La postérité sainte, qui est le Christ 

lui-même, permet ainsi à l’humanité d’engendrer une descendance sainte pour Dieu (Mal 

2.15). Ce but — celui pour lequel Dieu a créé l’homme et la femme et les a uni en une seule chair 

— n’a pas été accompli dans l’histoire humaine. Mais il le sera dans le Royaume Éternel, avec 

les enfants glorifiés de Dieu et leur descendance sainte. 

 

(d) Une autre clé herméneutique consiste à observer les mots employés qui peuvent indiquer 

une application générale. 

 

Il s’agit de discerner les termes qui renvoient à une portée universelle ou éternelle. Par exemple, 

l’adoration de Dieu, qui dans certains contextes paraît spécifique (réservée au peuple d’Israël), 

prend une dimension universelle lorsque l’on rencontre des mots tels que « tout », « toutes », « 

toujours ». Ces expressions signalent une portée générale, embrassant toute l’humanité. Cela ne 

s’est jamais accompli à cause du péché et de la mort, mais s’accomplira pleinement dans le 

Royaume Éternel. Prenons le Psaume 22.25-27 : 

 
25 (22:26) Tu seras dans la grande assemblée l'objet de mes louanges ; J'accomplirai mes vœux en 
présence de ceux qui te craignent. 
26 (22:27) Les malheureux mangeront et se rassasieront, Ceux qui cherchent l'Éternel le célébreront. Que 
votre cœur vive à toujours ! 
27 (22:28) Toutes les extrémités de la terre penseront à l'Éternel et se tourneront vers lui; Toutes 
les familles des nations se prosterneront devant ta face. 
 

 

Ce psaume commence par l’adoration personnelle de David (v. 25), puis s’élargit aux humbles 

et à ceux qui cherchent le Seigneur (v. 26). L’expression « Que votre cœur vive à toujours ! 

» introduit déjà la perspective du Royaume Éternel, par le mot-clé « toujours ». Le verset 27 

confirme cette portée universelle : « toutes les extrémités de la terre » et « toutes les familles des 

nations » adoreront l’Éternel. Or, cela n’a jamais eu lieu dans l’histoire, ni même n’arrivera 

durant le Royaume Millénaire, car il s’y trouvera encore des rebelles qui rejoindront Satan à sa 

libération. L’accomplissement final de cette prophétie ne peut donc se situer qu’au sein du 

Royaume Éternel avec Dieu. 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  48 
 

 

2.2.4.3.  L'accomplissement prophétique spirituel et l'accomplissement naturel.  

 
En plus de la distinction entre accomplissements prophétiques, spécifiques et généraux, la Bible 
propose deux autres catégories que nous appelons ici l’accomplissement 
spirituel et l’accomplissement naturel. 

• L’accomplissement spirituel correspond à la réalisation du plan de Dieu selon ses 

desseins éternels. C’est le cas de l’Israël spirituel, c’est-à-dire l’Église, par opposition 

à l’Israël naturel, c’est-à-dire la descendance physique d’Abraham. 

• L’accomplissement naturel, quant à lui, renvoie à la descendance physique 

(généalogique). Nous ne l’utilisons pas au sens de l’homme naturel qui ne connaît pas le 

Seigneur, mais bien en rapport avec la postérité charnelle issue d’Abraham. Cet Israël 

naturel comprend une partie perdue et une partie sauvée dans l’Ancienne Alliance (le 

peuple juif fidèle). Il est toutefois essentiel de souligner que, sous la Nouvelle Alliance, 

la descendance physique, une fois sauvée, devient aussi Israël spirituel en Christ. 

Sur le plan spirituel, l’Église constitue un accomplissement partiel de la promesse faite à 

Abraham ; mais il reste un accomplissement définitif, aussi bien pour Israël que pour l’Église, 

dans le Royaume Éternel. Paul fait référence à cette double réalité en Romains 11.28-29 : 

28 En ce qui concerne l'Évangile, ils sont ennemis à cause de vous; mais en ce qui concerne l'élection, ils 
sont aimés à cause de leurs pères. 
29 Car Dieu ne se repent pas de ses dons et de son appel. 

 

Il est important de préciser que l’Église n’est pas l’accomplissement définitif de l’Alliance 

Abrahamique en ce qui concerne la descendance. Certes, Dieu a inclus les nations dans cette 

Alliance pour qu’elles participent au salut, aux promesses et à l’héritage ; mais les promesses 

doivent aussi s’accomplir pour l’Israël naturel, dans toute leur dimension, concernant : 

 

1. la descendance éternelle, 

2. la Terre éternelle, 

3. le gouvernement éternel. 

 

Cela se réalisera de manière concrète et tangible dans la nouvelle création que le Seigneur 

établira. Notre approche est donc que cet accomplissement inclut également l’Église, qui, en 

devenant descendance d’Abraham par la Postérité — le Christ — hérite avec Israël de toutes 

les promesses relatives aux trois promesses mentionnées. (Ces aspects seront développés aux 

chapitres 4 et 5) 

 

 

.



Principes d'interprétation pour comprendre le Royaume Éternel dans les Écritures 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    49 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La partie qui suit n’est pas encore traduite, mais elle le 

sera bientôt. 

 
 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  50 
 

CHAPITRE 4  
LES ALLIANCES BIBLIQUES ET LEURS 

CARACTÉRISTIQUES 
 
Dans le chapitre précédent, nous avons étudié les attributs de Dieu qui sont les 

fondements des alliances bibliques ; son immuabilité, son éternité, sa véracité, sa 

fidélité et sa puissance garantissent les huit alliances et leurs promesses, dans 

lesquelles se manifestent la souveraineté, la sainteté, la sagesse, la bonté, la 

Bienveillance, l'amour et la miséricorde de Dieu. Dans ce chapitre, nous étudierons les 

caractéristiques des alliances bibliques que les Écritures nous enseignent.  

 

4.1. Les caractéristiques des alliances bibliques 

 
4.1.1 Les alliances sont fondées sur les serments de Dieu 

 

Dieu a établi des alliances et Lui-même est une garantie fondée sur ses attributs. Mais 

ce n'est pas le seul, car son amour pour l'humanité est si grand qu'il a fait un serment 

dans ses alliances ; Il a juré par Lui-même, comme le dit l'épître aux Hébreux au chapitre 

6 ; lisons : 

 

Tableau 5  

Le serment de Dieu comme garantie de l'accomplissement de ses alliances 

HEBREUX 6 (DBY) HEBREUX 6 (GREC STEPHANUS 1550) 
13 Car lorsque Dieu fit la promesse à 

Abraham, puisqu’il n’avait personne de plus 

grand par qui jurer, il jura par lui-même,14 

disant : « Certes, en bénissant je te bénirai, 

et en multipliant je te multiplierai ».15 

ainsi Abraham, ayant eu patience, obtint ce 

qui avait été promis. 16 Car les hommes 

jurent par quelqu’un qui est plus grand 

qu’eux, et le serment est pour eux un terme 

à toute dispute, pour rendre ferme ce qui est 

convenu. 17 Et Dieu, voulant en cela montrer 

plus abondamment aux héritiers de la 

promesse l’immutabilité de son conseil, est 

intervenu par un serment… 

13  ω γαρ αβρααμ επαγγειλαμενος ο θεος επει 

κατ ουδενος ειχεν μειζονος ομοσαι ωμοσεν 

καθ εαυτου 14 λεγων η μην ευλογων 

ευλογησω σε και πληθυνων πληθυνω σε 15 

και ουτως μακροθυμησας επετυχεν της 

επαγγελιας 16 ανθρωποι μεν γαρ κατα του 

μειζονος ομνυουσιν και πασης αυτοις 

αντιλογιας περας εις βεβαιωσιν ο ορκος 17  εν 

ω περισσοτερον βουλομενος ο θεος επιδειξαι 

τοις κληρονομοις της επαγγελιας το 

αμεταθετον της βουλης αυτου εμεσιτευσεν 

ορκω 

 



Les alliances bibliques et leurs caractéristiques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    51 

 

Le verbe grec pour « jurer » est ὀμνύω (omnuó) qui apparaît au verset 13 sous les 

formes ομοσαι (omosai : jurer) et ωμοσεν (omosen : jurer), au verset 16 il apparaît sous 

la forme ομνυουσιν (omnuousin : jurer) ; dans ce même verset, il est utilisé le nom 

« serment » dont la forme grecque est ορκος (orkos) et au verset 17, à la fin, ce même 

nom apparaît sous la forme ορκω (ork). Comme on peut le voir, dans ce passage de 

l'épître aux Hébreux, le Seigneur utilise le mot « jurer » cinq fois sous ses diverses 

formes ; et Il le fait afin de souligner son engagement inéluctable et certain concernant 

ses promesses, afin de démontrer l'immuabilité de sa décision. 

 

L'auteur de l'épître aux Hébreux rappelle l'événement dans lequel Abraham obéit et 

emmène son fils Isaac au mont Moriah pour le sacrifier ; par cette obéissance et cette 

foi, le Seigneur lui réitère la promesse faite sous serment ; lisons Genèse 22.15 - 18 : 

 
15 L'ange de l'Éternel appela une seconde fois Abraham des cieux, 
16 et dit: Je le jure par moi-même, parole de l'Éternel! parce que tu as fais cela, et que tu n'as 
pas refusé ton fils, ton unique, 
17 je te bénirai et je multiplierai ta postérité, comme les étoiles du ciel et comme le sable qui 
est sur le bord de la mer; et ta postérité possédera la porte de ses ennemis. 
18 Toutes les nations de la terre seront bénies en ta postérité, parce que tu as obéi à ma voix. 

 

Ce que nous lisons au verset 16 est le serment dont il est question dans Hébreux 6.13, 

16-17 ; dans le passage cité de Genèse, ce serment apparaît avec le mot hébreu בַע  שָׁ

(shâba'). Le serment que le Seigneur a fait, c’est pour accomplir la promesse de la 

descendance sainte multiplié éternellement ; parce que Hébreux 6.17 parle des 

héritiers de cette promesse qui est immuable ; elle est mentionnée dans les deux choses 

du verset 14 « je te bénirai et je multiplierai ta postérité. » ; ces deux choses sont 

immuables dans lesquelles il est impossible que Dieu mente, comme nous lisons dans 

Hébreux 6.18 : « …  afin que, par deux choses immuables, dans lesquelles il est 

impossible que Dieu mente, nous trouvions un puissant encouragement, nous dont le 

seul refuge a été de saisir l'espérance qui nous était proposée. » Or, l’auteur d’Hébreux 

dit que dans ces deux choses immuables, nous trouvons un puissant encouragement, 

car c’est une glorieuse espérance que Dieu nous a accordée. Ce verset 18 confirme que 

la promesse de la descendance sainte bénie et multipliée éternellement ne s’est pas 

accomplie ; mais elle se réalisera lorsque la sainte Église sera glorifiée, parce qu’elle 

n’aura plus un corps avec la mort et le péché. L’Église aura un corps glorifié, rempli de 

vie éternelle, donc la descendance naitra sainte et éternelle et se multipliera de 

génération en génération, par les siècles et des siècles, pour adorer Dieu pour toujours. 

Hébreux 6.18 dit que cette promesse véritable et immuable est l’espérance que nous 

voulons saisir, laquelle est notre seul refuge et une ancre de l’âme, sûre et solide. Cette 

promesse de la descendance sainte multipliée éternellement est sûre et solide, parce 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  52 
 

que Jésus a déjà entré au-delà du voile, au Lieu Très Saint, comme précurseur et Grand 

Prête selon l’ordre de Mechisédek. 

 

Le serment de Genèse 22.16, sur la descendance éternelle comme les étoiles du ciel, est 

rappelé par Abraham dans le chapitre 24, verset 7 : « L'Éternel, le Dieu du ciel, qui m'a 

fait sortir de la maison de mon père et de ma patrie, qui m'a parlé et qui m'a juré, en 

disant : Je donnerai ce pays à ta postérité, lui-même enverra son ange devant toi ; et 

c'est de là que tu prendras une femme pour mon fils. » 

 

Quand le Seigneur ratifie l'Alliance Abrahamique avec Isaac, Il lui rappelle le serment et 

lui dit qu'il le confirmera à cause de l'obéissance d'Abraham ; lisons Genèse 26.1-5 : 

 
1 Il y eut une famine dans le pays, outre la première famine qui eut lieu du temps d’Abraham ; 
et Isaac alla vers Abimélec, roi des Philistins, à Guérar. 
2 L'Éternel lui apparut, et dit: Ne descends pas en Égypte, demeure dans le pays que je te dirai. 
3 Séjourne dans ce pays-ci: je serai avec toi, et je te bénirai, car je donnerai toutes ces contrées 
à toi et à ta postérité, et je tiendrai le serment que j'ai fait à Abraham, ton père. 
4 Je multiplierai ta postérité comme les étoiles du ciel; je donnerai à ta postérité toutes ces 
contrées; et toutes les nations de la terre seront bénies en ta postérité, 
5 parce qu'Abraham a obéi à ma voix, et qu'il a observé mes ordres, mes 
commandements, mes statuts et mes lois. 
 

Joseph rappelle le serment et explique qu'il fut ratifié a Isaac et à Jacob : « Joseph dit à 

ses frères : Je vais mourir ! Mais Dieu vous visitera, et il vous fera remonter de ce pays-

ci dans le pays qu'il a juré de donner à Abraham, à Isaac et à Jacob. » (Genèse 50.24).  

 

Moïse a entendu la voix du Seigneur qui s’est manifesté au milieu d'un buisson ; à ce 

moment-là, Il lui a rappelé l'alliance qu'Il a faite avec Abraham ratifiée à Isaac et Jacob ; 

cela est démontré par le nom que Dieu a utilisé dans Exode 3.15 et par la confirmation 

de la promesse de la terre dans Exode 3.17 : 

 
15 Dieu dit encore à Moïse : Tu parleras ainsi aux enfants d’Israël : L'Éternel, le Dieu de vos pères, 
le Dieu d'Abraham, le Dieu d'Isaac et le Dieu de Jacob, m'envoie vers vous. Voilà mon nom 
pour l'éternité, voilà mon nom de génération en génération. (Ex 3.15).  
17 et j'ai dit : Je vous ferai monter de l'Égypte, où vous souffrez, dans le pays [heb. אֶרֶץ 'erets : 
terre] des Cananéens, des Héthiens, des Amoréens, des Phéréziens, des Héviens et des 
Jébusiens, dans un pays [heb. אֶרֶץ 'erets : terre] où coulent le lait et le miel. (Ex 3.17). 

 

Après l’appel que Dieu a fait à Moïse, celui-ci s’est disposé à accomplir sa mission en 

allant au Pharaon. Moïse pensait que cette mission finirait en ce moment, mais elle ne 

s'est pas arrêtée là. C'est pourquoi Moïse supplie le Seigneur dans une prière de 

lamentation ; lisons Exode 5.22 - 23 : 

 



Les alliances bibliques et leurs caractéristiques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    53 

 

22 Moïse retourna vers l'Éternel, et dit : Seigneur, pourquoi as-tu fait du mal à ce peuple ? 
pourquoi m'as-tu envoyé ? 23 Depuis que je suis allé vers Pharaon pour parler en ton nom, il fait 
du mal à ce peuple, et tu n'as point délivré ton peuple. 

 
Face à cette plainte, le Seigneur lui rappelle son alliance sous serment avec Abraham, 

Isaac et Jacob, ce qui implique son accomplissement complet et final (Ex 6.1 - 8) : 

 
1 L'Éternel dit à Moïse : Tu verras maintenant ce que je ferai à Pharaon ; une main puissante le 
forcera à les laisser aller, une main puissante le forcera à les chasser de son pays. 2 Dieu parla 
encore à Moïse, et lui dit : Je suis l'Éternel. 3 e suis apparu à Abraham, à Isaac et à Jacob, comme 
le Dieu tout puissant ; mais je n'ai pas été connu d'eux sous mon nom, l'Éternel. 4 J'ai aussi établi 
mon alliance avec eux, pour leur donner le pays de Canaan, le pays de leurs pèlerinages, dans 
lequel ils ont séjourné. 5 J'ai entendu les gémissements des enfants d'Israël, que les Égyptiens 
tiennent dans la servitude, et je me suis souvenu de mon alliance. 6 C'est pourquoi dis aux 
enfants d’Israël : Je suis l'Éternel, je vous affranchirai des travaux dont vous chargent les 
Égyptiens, je vous délivrerai de leur servitude, et je vous sauverai à bras étendu et par de grands 
jugements. 7 Je vous prendrai pour mon peuple, je serai votre Dieu, et vous saurez que c'est 
moi, l'Éternel, votre Dieu, qui vous affranchis des travaux dont vous chargent les Égyptiens. 8 Je 
vous ferai entrer dans le pays que j'ai juré de donner à Abraham, à Isaac et à Jacob ; je 
vous le donnerai en possession, moi l'Éternel. 

 

Moïse devait connaître l'Alliance Abrahamique sous serment, car, comme nous l'avons 

vu avec Joseph, cette promesse avait été transmise de génération en génération. Au 

verset 4, le Seigneur dit qu'Il a établi son alliance, ce qui implique la ratification. Au 

verset 5, Dieu s'est souvenu de son alliance ; et au verset 7, Il donne la promesse qui est 

projetée dans l'avenir dans la Nouvelle Jérusalem (cf. Ap 21.3). Enfin, le verset 8 

rappelle la promesse de la terre et réitère qu'elle a été donnée sous serment à Abraham, 

Isaac et Jacob. 

 

Dans Exode 13.11, le Seigneur rappelle aussi son serment de l’Alliance de la Terre ; mais 

dans Exode 32, dans le cas du veau d'or que le peuple d'Israël a fait, c'est Moïse qui s'en 

souvient dans son intercession auprès du Seigneur devant la colère de Dieu. Lisons 

Exode 32.10-13 : 

 
11 Moïse implora l'Éternel, son Dieu, et dit : Pourquoi, ô Éternel ! ta colère s'enflammerait-elle 
contre ton peuple, que tu as fait sortir du pays d'Égypte par une grande puissance et par une 
main forte ? 
12 Pourquoi les Égyptiens diraient-ils : C'est pour leur malheur qu'il les a fait sortir, c'est pour 
les tuer dans les montagnes, et pour les exterminer de dessus la terre ? Reviens de l'ardeur de 
ta colère, et repens-toi du mal que tu veux faire à ton peuple. 
13 Souviens-toi d'Abraham, d'Isaac et d'Israël, tes serviteurs, auxquels tu as dit, en jurant 
par toi-même: Je multiplierai votre postérité comme les étoiles du ciel, je donnerai à vos 
descendants tout ce pays dont j'ai parlé, et ils le posséderont à jamais. 
 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  54 
 

Au verset 13, Moïse rappelle au Seigneur l'Alliance Abrahamique qui comprend non 

seulement la terre, mais aussi la promesse de la descendance. Il est important de 

mentionner que Dieu se souvient en permanence de cette alliance et du serment, malgré 

la désobéissance d'Israël ; cela se voit dans Exode 33.1. Pour cette raison, Moïse fait 

également la même chose que nous lisons dans Nombres 11.12 et Deutéronome 7.8 ; 

8.1 ; 26.15. 

 
L'Alliance Abrahamique est commémorée dans différentes générations ; voyons : 

 

(a) À l’époque de la conquête de la Terre promise, par Josué : « Car les enfants 

d'Israël avaient marché quarante ans dans le désert jusqu'à la destruction de 

toute la nation des hommes de guerre qui étaient sortis d'Égypte et qui n'avaient 

point écouté la voix de l'Éternel ; l'Éternel leur jura de ne pas leur faire voir 

le pays qu'il avait juré à leurs pères de nous donner, pays où coulent le lait 

et le miel. » (Jos 5.6). 

 

(b) À l’époque des Juges. Le Seigneur s’est adressé au peuple d'Israël qui 

désobéissait : « 1 Un envoyé de l'Éternel monta de Guilgal à Bokim, et dit : Je vous 

ai fait monter hors d'Égypte, et je vous ai amenés dans le pays que j'ai juré à 

vos pères de vous donner. J'ai dit : Jamais je ne romprai mon alliance avec 

vous ; 2 et vous, vous ne traiterez point alliance avec les habitants de ce pays, 

vous renverserez leurs autels. Mais vous n'avez point obéi à ma voix. Pourquoi 

avez-vous fait cela ? 3 J'ai dit alors : Je ne les chasserai point devant vous ; mais 

ils seront à vos côtés, et leurs dieux vous seront un piège. 4 Lorsque l'envoyé de 

l'Éternel eut dit ces paroles à tous les enfants d'Israël, le peuple éleva la voix et 

pleura. 5 Ils donnèrent à ce lieu le nom de Bokim, et ils y offrirent des sacrifices 

à l'Éternel. » (Jg 2.1-5). Au verset 1, le Seigneur rappelle au peuple d’Israël 

l'Alliance Mosaïque liée à l'Alliance Abrahamique. 

 

(c) À l’époque des Rois ; par le roi David : « 14 L'Éternel est notre Dieu ; Ses 

jugements s'exercent sur toute la terre. 15 Rappelez-vous à toujours son 

alliance, Ses promesses pour mille générations, 16 L'alliance qu'il a traitée 

avec Abraham, Et le serment qu'il a fait à Isaac ;/ 17 Il l'a érigé pour Jacob 

en loi, Pour Israël en alliance éternelle, 18 Disant : Je te donnerai le pays de 

Canaan Comme l'héritage qui vous est échu. » (1 Ch 16.14-18).  

 

Dans ce psaume, David rappelle l'Alliance Abrahamique et sa ratification sous 

serment à Isaac et à Jacob (cf. Ps 105.9). Le roi dit que cette alliance est 

perpétuelle, éternelle. Nous voyons ici la caractéristique des alliances de Dieu, 



Les alliances bibliques et leurs caractéristiques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    55 

 

qui sont des serments liés à ses attributs d'éternité, d'immuabilité, de fidélité et 

de véracité, comme nous l'avons vu au chapitre 3. 

 

(d) À l’époque postexilique, après le jugement des captivités, lorsque les Juifs sont 

retournés au pays (Né 9.13-15) : « 13 Tu descendis sur la montagne de Sinaï, tu 

leur parlas du haut des cieux, et tu leur donnas des ordonnances justes, des lois 

de vérité, des préceptes et des commandements excellents. 14 Tu leur fis 

connaître ton saint sabbat, et tu leur prescrivis par Moïse, ton serviteur, des 

commandements, des préceptes et une loi. 15 Tu leur donnas, du haut des cieux, 

du pain quand ils avaient faim, et tu fis sortir de l'eau du rocher quand ils avaient 

soif. Et tu leur dis d'entrer en possession du pays que tu avais juré de leur 

donner. » Néhémie relie ici l'Alliance Mosaïque ou l’Alliance de la Loi à l'Alliance 

Abrahamique et rappelle le serment. 

 

Les relations entre les deux alliances précédentes sont également visibles dans 

Deutéronome 29.12-15 : 

 
12 Tu te présentes pour entrer dans l'alliance de l'Éternel, ton Dieu, dans cette alliance 
contractée avec serment, et que l'Éternel, ton Dieu, traite en ce jour avec toi, 13 afin de t'établir 
aujourd'hui pour son peuple et d'être lui-même ton Dieu, comme il te l'a dit, et comme il l'a 
juré à tes pères, Abraham, Isaac et Jacob. 14 Ce n'est point avec vous seuls que je traite cette 
alliance, cette alliance contractée avec serment. 15 Mais c'est avec ceux qui sont ici parmi 
nous, présents en ce jour devant l'Éternel, notre Dieu, et avec ceux qui ne sont point ici parmi 
nous en ce jour. 

 

L'alliance Noachique est également fondée sur un serment ; lisons Ésaïe 54.9 : « Il en 

sera pour moi comme des eaux de Noé : J'avais juré que les eaux de Noé ne se 

répandraient plus sur la terre ; Je jure de même de ne plus m'irriter contre toi Et de ne 

plus te menacer. » 

 

De même, l'Alliance Davidique a un serment, comme on le voit dans le Psaume 89.18 -

37 (OST) : 

 
18 Car tu es leur gloire et leur force ; c’est par ta faveur que notre corne est élevée. 19 Car l’Éternel 

est notre bouclier ; le Saint d’Israël est notre roi. 20 Tu parlas jadis à ton bien-aimé dans une 

vision, et tu dis : J’ai prêté secours à un homme fort ; j’ai élevé du milieu du peuple un héros ; 21 

J’ai trouvé David mon serviteur, je l’ai oint de mon huile sainte ; 22 Ma main sera constamment 

avec lui, et mon bras le fortifiera ; 23 L’ennemi ne pourra le surprendre, et l’homme inique ne 

l’opprimera point ; 24 Je briserai devant lui ses adversaires, et je frapperai ceux qui le haïssent ; 
25 Ma fidélité, ma faveur seront avec lui, et sa force s’élèvera par mon nom ; 26 Je mettrai sa main 

sur la mer, et sa droite sur les fleuves. 27 Il m’invoquera, disant : Tu es mon Père, mon Dieu et le 

rocher de mon salut. 28 Aussi j’en ferai le premier-né, le souverain des rois de la terre. 29 Je lui 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  56 
 

conserverai ma faveur à toujours, et mon alliance lui est assurée. 30 Je rendrai sa postérité 

éternelle, et son trône comme les jours des cieux. 31 Si ses fils abandonnent ma loi, et ne 

marchent pas selon mes ordonnances ; 32 S’ils violent mes statuts, et ne gardent pas mes 

commandements ; 33 Je châtierai leur transgression par la verge, et leur iniquité par des plaies. 
34 Mais je ne lui retirerai pas ma bonté, et ne lui fausserai point ma foi. 35 Je ne violerai point 

mon alliance, et ne changerai pas ce qui est sorti de mes lèvres. 36 J’ai une fois juré par ma 

sainteté ; je ne mentirai point à David. 37 Sa postérité subsistera toujours, et son trône aussi 

longtemps que le soleil devant moi. 38 Comme la lune, il durera à jamais ; et il y en a dans les 

cieux un témoin fidèle. 

 

Le Seigneur rend le serment explicite dans l'Alliance Davidique et le relie à la 

descendance éternelle et au règne (le trône) ; ce sont deux promesses qui apparaissent 

dans les autres alliances, en plus de le la promesse de la Terre. Il est intéressant de noter 

que dans l’Alliance Davidique décrite dans le Psaume 89.18-37 cité ci-dessus, le 

Seigneur relie son alliance sous serment à l'un de ses attributs : la sainteté ; l'éternité 

de l'alliance et des promesses sont aussi spécifiées dans les expressions « sa postérité 

éternelle, et son trône comme les jours des cieux ». 

 

Il est également important de noter que dans le Psaume 89, Éthan, l'Ézrachite, fait 

référence à l'Alliance Édénique (ou l'alliance avec la création) en relation avec l’Alliance 

Davidique (nous étudierons les relations entre toutes les alliances plus tard). On voit 

cette relation au verset 37 du Psaume 89 : « Comme la lune, il durera à jamais ; et il y en 

a dans les cieux un témoin fidèle » Lorsque le psalmiste dit que la Lune sera éternelle, 

il fait référence à l'alliance éternelle que le Seigneur a faite avec la création en Éden, 

avant le péché d'Adam ; c’était la première alliance dont le contenu n'a jamais été 

annulé, mais au contraire, elle s'accomplira pleinement dans le Royaume Éternel. Cette 

relation entre l’Alliance Davidique et l’Alliance Édénique se trouve dans Jérémie 33.17-

22 (OST) : 

 
17 Car voici, a dit l’Éternel : David ne manquera jamais d’un homme assis sur le trône de la 
maison d’Israël ; 18 Et les sacrificateurs lévites ne manqueront jamais devant moi d’un homme 
qui présente des holocaustes, et qui fasse fumer l’oblation, et qui offre des sacrifices tous les 
jours. 19 La parole de l’Éternel fut encore adressée à Jérémie, en ces termes : 20 Ainsi a dit 
l’Éternel : Si vous pouvez rompre mon alliance avec le jour et mon alliance avec la nuit, 
en sorte que le jour et la nuit ne soient plus en leur temps, 21 Alors aussi sera rompue 
mon alliance avec David, mon serviteur, en sorte qu’il n’ait point de fils qui règne sur son 
trône, ainsi que mon alliance avec les lévites, les sacrificateurs, qui font mon service. 22 Comme 
on ne peut compter l’armée des cieux, ni mesurer le sable de la mer, ainsi je multiplierai la 
postérité de David, mon serviteur, et les Lévites qui font mon service. 

 

Ceci est réitéré dans les versets suivants de Jérémie 33.25 - 26 : 

 



Les alliances bibliques et leurs caractéristiques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    57 

 

25 Ainsi parle l'Éternel : Si mon alliance avec le jour et la nuit ne subsiste pas, si je n'ai pas 
établi les lois du ciel et de la terre, 26 je rejetterai aussi la postérité de Jacob et de David, mon 
serviteur, et je n'enlèverai de sa postérité aucun seigneur sur la postérité d'Abraham, d'Isaac et 
de Jacob. Car je ramènerai leurs captifs, et j'aurai pitié d'eux. 
 

Cette Alliance Édénique (et avec la création) est confirmée dans l’Alliance Noachique, 

comme nous le verrons plus loin ; mais nous voulons mentionner la relation entre 

l’Alliance Édénique et la Nouvelle Alliance ; lisons Jérémie 31.31-36 (SG21) : 

 
31 Voici que les jours viennent, déclare l'Éternel, où je conclurai avec la communauté d'Israël et 
la communauté de Juda une alliance nouvelle. 32 Elle ne sera pas comme l’alliance que j’ai 
conclue avec leurs ancêtres le jour où je les ai pris par la main pour les faire sortir d'Égypte. 
Eux, ils ont violé mon alliance, alors que moi, j’étais leur maître, déclare l'Éternel. 33 Mais voici 
l'alliance que je ferai avec la communauté d'Israël après ces jours-là, déclare l'Éternel : je 
mettrai ma loi à l’intérieur d'eux, je l'écrirai dans leur cœur, je serai leur Dieu et ils seront mon 
peuple. 34 Personne n'enseignera plus son prochain ni son frère en disant : « Vous devez 
connaître l'Éternel ! » car tous me connaîtront, depuis le plus petit jusqu'au plus grand d’entre 
eux, déclare l'Éternel. En effet, je pardonnerai leur faute et je ne me souviendrai plus de leur 
péché. 35 Voici ce que dit l'Éternel, celui qui a donné le soleil comme lumière du jour, qui 
a donné comme règle à la lune et aux étoiles d’être des lumières dans la nuit, qui agite la 
mer et fait gronder ses vagues, lui dont le nom est l'Éternel, le maître de l’univers : 36 Il 
faudrait que ces lois s’interrompent devant moi, déclare l'Éternel, pour que la 
descendance d'Israël cesse aussi pour toujours d’exister en tant que nation devant moi. 

 

Dans ce passage, le Seigneur relie l'accomplissement des promesses de la Nouvelle 

Alliance à ce qu'Il a Lui-même établi dans l'Alliance Édénique, en relation avec la 

création. Dieu dit que les lois de la création ne manqueront pas parce qu'Il la fera 

nouvelle et éternelle. 

 
 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  58 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

La partie qui suit n’est pas encore traduite, mais elle le 

sera bientôt. 

 
 
 
 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    59 

 

CHAPITRE 6 
DE GÉNÉRATION EN GÉNÉRATION : LA FÉCONDITÉ ET 

LA MULTIPLICATION LA DÉSCENDANCE POUR 
L'ÉTERNITÉ 

 
La promesse d’une descendance sainte et éternelle a été donnée à Adam et à sa femme 

en Éden, dans l’Alliance Édénique, la première alliance établie par le Seigneur. 

Toutefois, cette promesse n’a pas pu s’accomplir à cause du péché, dont la conséquence 

directe a été la mort. Il est essentiel de comprendre que Dieu n’a jamais voulu que la 

descendance humaine souffre, pleure, endure l’affliction, ni qu’elle porte le péché et la 

mort dans son esprit, son âme et son corps. Le Seigneur n’a jamais désiré une 

descendance dépravée, méchante et séparée de Lui. 

 

Ainsi, lorsque Dieu a donné à Adam et à sa femme la promesse de fécondité et de 

multiplication, Il pensait à une descendance qui Lui appartiendrait : une descendance 

sainte, pure et éternelle, une descendance pour Dieu, comme l’exprime Malachie 2.15. 

Tel était Son plan depuis le commencement, et ce plan doit nécessairement s’accomplir, 

car Dieu est fidèle et véritable, immuable, et nul ne peut empêcher ni annuler Ses 

desseins. 

 

Affirmer que la promesse de fécondité et de multiplication s’est accomplie dans les 

descendants sauvés au sein de ce siècle mauvais revient à soutenir implicitement que 

Dieu serait imparfait, qu’Il aurait accordé une descendance dont une partie — bien que 

plongée dans le péché — serait sauvée, tandis qu’une autre — tout aussi pécheresse — 

serait perdue. 

 

L’Église qui confesse Jésus-Christ comme Dieu, tout en niant la descendance multipliée 

éternellement, sur la base d’une croyance contraire aux Écritures, soutient en réalité 

une vision qui attribuerait à Dieu un dessein tel que celui-ci : « Je vous donnerai une 

descendance qui souffrira pendant des millénaires, qui Me reniera, qui ne M’adorera 

pas, mais qui louera Satan ; une descendance malade, dépravée, et destinée à la 

perdition éternelle. » 

 

Or, une telle pensée n’est jamais exprimée ni enseignée dans la Bible. Le Seigneur n’a 

jamais prévu que la promesse de fécondité et de multiplication, donnée dans l’Alliance 

Édénique, conduirait Sa descendance à l’étang de feu pour l’éternité. L’Église n’a pas 

discerné jusqu’à quel point elle a remis en question les promesses éternelles du 

Seigneur ainsi que Ses attributs saints, purs et éternels. 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  60 
 

Dans l’Alliance Édénique, la descendance était incluse dans le commandement : « Soyez 

féconds, multipliez ». À cause du péché, l’homme n’a pas pu se multiplier selon le 

dessein de Dieu, car Adam et Ève ont engendré une descendance sous la malédiction, 

dans le péché et la mort. Nous allons le démontrer par une étude lexicale et doctrinale 

des termes concernés. 

 

6.1 La promesse de la fécondité (la fructification) 

 

Afin d’expliquer cette promesse, nous établirons plusieurs affirmations qui guideront 

notre raisonnement et montreront que la descendance sainte, appelée à naître pour 

l’éternité, fait partie intégrante des promesses contenues dans les alliances divines et 

qu’elle doit nécessairement s’accomplir durant le Royaume Éternel. 

 

Première affirmation 

 

La promesse de fécondité ne s’est pas encore accomplie, car elle est indissociable de la 

sainteté totale ; elle est une exigence indispensable que l’homme a perdue en péchant. 

La fécondité promise par Dieu est liée à une sainteté complète, qui concerne l’être 

humain dans sa totalité : esprit, âme et corps. Or, si le croyant en Christ a été racheté 

dans son esprit et dans son âme, la rédemption du corps — par la vivification, la 

résurrection et la glorification — n’a pas encore eu lieu. Les prémices de cette 

rédemption corporelle seront manifestées dans l’Église au jour de l’Enlèvement. 

 

La preuve que nous ne sommes pas encore totalement saints tant que nous demeurons 

dans ce corps de mort réside dans la présence persistante de la vieille nature. L’apôtre 

Paul l’explique clairement dans Éphésiens 4.22 – 24 : 

 
21 si du moins vous l'avez entendu, et si, conformément à la vérité qui est en Jésus, c'est en lui 
que vous avez été instruits à vous dépouiller, 22 eu égard à votre vie passée, du vieil homme qui 
se corrompt par les convoitises trompeuses, 23 à être renouvelés dans l'esprit de votre 
intelligence, 24 et à revêtir l'homme nouveau, créé selon Dieu dans une justice et une sainteté 
que produit la vérité. 

 

Ce passage enseigne clairement qu’il existe un vieil homme et un homme nouveau. Le 

premier est corrompu par des désirs trompeurs et les œuvres de la chair, tandis que le 

second a été créé selon Dieu dans la justice et la sainteté de la vérité. Quand Paul exhorte 

à se dépouiller du vieil homme, il ne sous-entend pas qu’il est désormais possible de 

s’en défaire complètement et de ne plus subir ses attaques. En effet, cela n’est pas 

réalisable tant que nous possédons ce corps de mort. Ce que l’apôtre affirme, c’est que 

se dépouiller du vieil homme signifie que la chair (la vieille nature) doit être crucifiée 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    61 

 

et soumise à l’homme nouveau. Ce processus s’accomplit par le renouvellement de 

notre esprit à travers la Parole de Dieu. 

 

Ce passage montre l’existence simultanée du vieil homme, corrompu par les désirs 

trompeurs, et de l’homme nouveau, créé selon Dieu dans la justice et la sainteté. 

Lorsque Paul exhorte à se dépouiller du vieil homme, il n’enseigne pas que celui-ci 

disparaît entièrement dans le corps actuel. Tant que nous portons ce corps de mort, ses 

attaques subsistent. Se dépouiller du vieil homme signifie que la chair doit 

être crucifiée et soumise à l’homme nouveau, par le renouvellement de l’intelligence 

au moyen de la Parole de Dieu. 

 

Dans Romains 12.2, Paul dit aussi que nous devons être transformés par le 

renouvellement de l’intelligence afin de discerner la volonté de Dieu, bonne, agréable 

et parfaite. L’apôtre précise également, au verset 1 de ce chapitre 12, de ne pas se 

conformer à ce siècle présent, c’est-à-dire de ne pas adopter ni pratiquer ses 

philosophies, ses idéologies, ses coutumes, ses œuvres et ses systèmes. 

 

Dans Colossiens 3.9 - 10, l’apôtre Paul fait également référence au vieil homme : 

 
9 Ne mentez pas les uns aux autres, vous étant dépouillés du vieil homme et de ses œuvres, 10 

et ayant revêtu l'homme nouveau, qui se renouvelle, dans la connaissance, selon l'image de celui 
qui l'a créé... 

 

Lorsque Paul affirme que l’homme nouveau se renouvelle dans la connaissance, il fait 

allusion à l’atteinte de la perfection, qui se réalisera pleinement le jour de l’Enlèvement. 

C’est précisément ce dont il parle dans Romains 6.5 - 6 : 

 
5 En effet, si nous sommes devenus une même plante avec lui par la conformité à sa mort, nous 
le serons aussi par la conformité à sa résurrection,6 sachant que notre vieil homme a été 
crucifié avec lui, afin que le corps du péché fût détruit, pour que nous ne soyons plus esclaves 
du péché... 
 

Le jour de l’Enlèvement, lorsque l’Église sera ressuscitée et glorifiée, nous serons 

définitivement libérés du vieil homme et de la nature du péché. C’est pourquoi Paul 

déclare que nous sommes devenus une même plante avec Christ par la conformité à Sa 

mort. Cela signifie que, tout comme le Christ est mort, nous devons nous considérer 

comme morts au péché (Romains 6.11), c’est-à-dire ne pas livrer nos membres au péché 

comme des instruments d’iniquité (Romains 6.13), car le Christ nous a purifiés par son 

précieux sang, nous a sanctifiés, et le Père nous a donné le Saint-Esprit, qui nous 

sanctifie aussi. 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  62 
 

L’apôtre ajoute que nous serons également une même plante avec Christ à la 

ressemblance de sa résurrection (Romains 6.5b) ; notez qu’il emploie ici un temps futur 

« nous serons », ce qui indique un événement à venir : la résurrection, la glorification et 

l’enlèvement de l’Église (1 Thessaloniciens 4.16-17). Ce jour est évoqué au verset 6 de 

Romains 6, où il est dit : « notre vieil homme a été crucifié avec lui, afin que le corps du 

péché fût détruit, pour que nous ne soyons plus esclaves du péché... » L’expression « fût 

détruite » a une portée future, et l’objectif « afin que nous ne soyons plus esclaves du 

péché » est également à venir. 

 

Cependant, tant que nous sommes dans ce corps de mort, nous menons une guerre 

intérieure entre le vieil homme et le nouveau, comme le décrit l’apôtre Pierre dans 1 

Pierre 2.11 : « Bien-aimés, je vous exhorte, comme étrangers et voyageurs sur la terre, 

à vous abstenir des convoitises charnelles qui font la guerre à l'âme ... ". 

 

C'est la guerre des désirs de la chair du vieil homme contre l'Esprit que le Seigneur a 

fait habiter en nous, qui habite dans l'homme nouveau (Éphésiens 2.22 ; 1 Corinthiens 

6.19 ; Jacques 4.5). L’avertissement du Seigneur est clair : ne pas céder aux désirs du 

vieil homme, c’est-à-dire aux désirs de la chair. Lisons Galates 5.16-17 : 

 
16 Je dis donc : Marchez selon l'Esprit, et vous n'accomplirez pas les désirs de la chair. Car la 
chair.  17 Car la chair a des désirs contraires à ceux de l'Esprit, et l'Esprit en a de contraires 
à ceux de la chair ; ils sont opposés entre eux, afin que vous ne fassiez point ce que vous 
voudriez. 

 

Deuxième affirmation 

 

La définition de la fécondité comme « portant des fruits saints » (la fructification), c’est 

la deuxième affirmation qui nous permet de comprendre cette fécondité comme un 

événement glorieux qui n'a pas encore eu lieu, mais qui se produira lorsque nous serons 

totalement saints, immortels et éternels. Examinons les raisons suivantes : 

 

(a) Il est impossible que la fécondité (donner des fruits saints) se produise dans le siècle 

mauvais, parce que cette période est marquée par le péché, et lorsque Dieu a donné 

l'ordre à Adam et à sa femme, « Soyez féconds, multipliez » (Genèse 1.28), ils étaient 

sans péché, ils étaient totalement saints. Paul dit que le Christ s'est donné Lui-même 

pour nos péchés afin de nous délivrer du présent siècle mauvais : « qui s'est donné lui-

même pour nos péchés, afin de nous arracher du présent siècle mauvais, selon la 

volonté de notre Dieu et Père... » (Galates 1.4). L'Église sera délivrée de ce siècle 

mauvais le jour de l'Enlèvement. 

 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    63 

 

(b) Il est impossible que la fécondité (la fructification : donner des fruits saints) se 

produise chez les êtres adamiques, dans une humanité privée de la gloire de Dieu, car, 

comme nous l'avons dit plus haut, elle possède le péché et la mort par héritage du 

premier Adam : « C'est pourquoi, comme par un seul homme le péché est entré dans le 

monde, et par le péché la mort, et qu'ainsi la mort s'est étendue sur tous les hommes, 

parce que tous ont péché... » (Romains 5.12).  

 

La fécondité (le fait de porter du fruit, la fructification) n’est possible que chez les êtres 

humains remplis de vie éternelle, car le fruit, c’est la vie. C’est pourquoi la Bible parle 

de la vivification du corps, qui sera accomplie par le Saint-Esprit habitant en nous, 

croyants en Christ, nés de nouveau : « Et si l’Esprit de celui qui a ressuscité Jésus d’entre 

les morts habite en vous, celui qui a ressuscité le Christ d’entre les morts vivifiera vos 

corps mortels aussi, à cause de son Esprit qui habite en vous. » (Romains 8.11. DBY). 

 

La Bible oppose clairement l’héritage de la mort reçu d’Adam au don de la vie offert par 

le Christ ; voyons le tableau suivant : 

 

Tableau 6  

L'opposition biblique entre l'héritage de la mort reçue d'Adam et la vivification par le 
Christ 

L'HÉRITAGE DE LA MORT PAR ADAM LA VIVIFICATION PAR LE CHRIST 

 
21a Car puisque la mort est venue par un 

homme... (1 Corinthiens 15). 

21b... c'est aussi par un homme qu'est 

venue la résurrection des morts. (1 

Corinthiens 15). 
22aEt comme tous meurent en Adam... (1 

Corinthiens 15). 

22b ... de même aussi tous revivront en 

Christ... (1 Corinthiens 15). 
45a C'est pourquoi il est écrit : « Le 

premier homme, Adam, devint une âme 

vivante... (1 Corinthiens 15). 

45b ... le dernier Adam est devenu un 

esprit vivifiant. (1 Corinthiens 15). 

 

Le but d'être ressuscité et vivifié (rendu vivant) est de donner une descendance vivante, 

non morte comme maintenant résultat de ce corps adamique et dans ce siècle mauvais 

; la chaîne de mort des générations d'Adam de Genèse chapitre 5 se terminera pour 

nous, car nous donnerons naissance à la vie en abondance. Voici ce qu'Osée 14.8 dit 

(SG21) : « Ils reviendront s'asseoir sous son ombre, ils redonneront la vie au blé et ils 

fleuriront comme la vigne ; ils auront la réputation du vin du Liban ». La relation de ce 

verset avec la descendance se trouve dans les versets qui le précédent ; lisons Osée 14.5 

- 7 (DBY) : 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  64 
 

 
5 Je guérirai leur abandon de moi, je les aimerai librement, car ma colère s’est détournée 
d’eux.6 Je serai pour Israël comme la rosée ; il fleurira comme le lis, et il poussera ses racines 
comme le Liban.7 Ses rejetons s’étendront, et sa magnificence sera comme l’olivier, et son 
parfum, comme le Liban… 
 

Ce passage fait référence à la Nouvelle Alliance, lorsque le Seigneur dit qu’Il guérira nos 

péchés et nous aimerai librement. En hébreu, ce mot “librement” est ה בָׁ דָׁ  qui (nedâbâh) נְּ

signifie “don abondant, offrande libre, volontaire”. Cette signification nous rappelle la 

grâce de Dieu et Son œuvre rédemptrice. Le verset 5 parle d'Israël, mais l'Église y est 

incluse parce que nous avons la citoyenneté d'Israël (Éphésiens 2.12-16). Le passage 

d'Osée 14.5-7 dit aussi que nous fleurirons comme le lis et étendrons nos racines. Le 

verset 7 déclare que nous étendrons nos rameaux. Tout cela est une référence claire à 

la multiplication et à la fécondité (la fructification) de la descendance. 

 

(c) La fécondité (fructifier, donner des fruits saints) est impossible dans une Terre où 

règnent le péché et la mort, qui est sous l'esclavage de la corruption et sujette à la vanité, 

comme le déclare Romains 8.20-21 : 

 
20 Car la création a été soumise à la vanité, -non de son gré, mais à cause de celui qui l'y a 
soumise, 21 avec l'espérance qu'elle aussi sera affranchie de la servitude de la corruption, pour 
avoir part à la liberté de la gloire des enfants de Dieu. 

 

Cette Terre postdiluvienne possède la malédiction du péché et la mort règne. Romains 

5.14 dit : « Cependant la mort a régné depuis Adam jusqu'à Moïse, même sur ceux qui 

n'avaient pas péché par une transgression semblable à celle d'Adam, lequel est la figure 

de celui qui devait venir. ». 

 

Troisième affirmation 

 

Dans les Écritures, le mot "fécondité" (fructification) est utilisé après le péché comme 

s'il s'était accompli dans la terre postdiluvienne ; mais ce n'est pas un accomplissement 

définitif, mais partiel, tout comme le Seigneur l'a fait avec les promesses de la terre et 

du gouvernement, afin qu'elles soient des figures de ce qui doit se passer dans le 

Royaume Éternel ; et afin de montrer que Dieu accomplira ses promesses éternelles par 

la fidélité et la véracité de sa Parole et de ses alliances. C'est en ce sens que le terme « 

fécondité » doit être compris dans le contexte du siècle mauvais et non comme 

l'accomplissement des promesses éternelles de Dieu.  

 

Dans ce contexte du siècle mauvais, la fécondité doit alors être interprétée comme une 

multiplication en quantité, susceptible de réduction, comme cela s'est produit en fait 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    65 

 

avec le peuple d'Israël qui, après avoir été grand en nombre, a été réduit à quelques-

uns à cause de son péché d'apostasie. Au contraire, la fécondité et la multiplication 

comme promesse éternelle ne sont pas et ne seront jamais sujettes à réduction, car elles 

s'accompliront pleinement dans le Royaume Éternel dans la sainteté, la gloire et la 

puissance. 

 

Or, il y a une autre clarification nécessaire concernant le commandement de porter du 

fruit : c'est que ce commandement a été donné par le Seigneur pour se rappeler que ses 

alliances étaient en vigueur, qu'elles étaient et sont vraies et fidèles. De même, ce 

commandement devient une déclaration prophétique de la part du Seigneur qui 

prononce la Parole avec une projection future qui doit s'accomplir infailliblement. 

 

En tenant compte des déclarations ci-dessus, nous allons maintenant étudier les mots 

« fécondité » et « porter du fruit » (fructification, fructifier) en hébreu, dans divers 

contextes des livres de la Bible : 

 

6.1.1. Premier contexte 

 

La première fois que le mot « fécondité » apparaît, c'est dans Genèse 1.22 : « Dieu les 

bénit, en disant : Soyez féconds, multipliez, et remplissez les eaux des mers ; et que les 

oiseaux multiplient sur la terre. » 

 

Ici, le terme hébreu pour « féconds » (fructifiez) est : ה רָׁ  L'ordre de la fécondité .(pârâh) פָׁ

est donné par le Seigneur pour les animaux. 

 

6.1.2. Deuxième contexte 

 

La deuxième fois que le mot « fécond » (fructifier) apparaît, c'est dans Genèse 1.28 

lorsque le Seigneur a fait l'alliance avec Adam et lui a donné le saint commandement : « 

Dieu les bénit, et Dieu leur dit : Soyez féconds, multipliez, remplissez la terre, et 

l’assujettissez ; et dominez sur les poissons de la mer, sur les oiseaux du ciel, et sur tout 

animal qui se meut sur la terre ». Le terme est le même que dans le contexte précédent, 

relatif aux animaux : ה רָׁ  .(pârâh) פָׁ

 

Le Seigneur a donné à Adam le commandement-promesse d'être fécond ou fructifier 

dans le cadre de l'Alliance Édénique ; en plus de la Terre qui est liée à ce 

commandement : « remplissez la terre » ; et celle du gouvernement : « l'assujettissez et 

dominez ». 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  66 
 

La fécondité a été donnée à Adam et à sa femme alors qu'il n'y avait ni péché ni mort 

sur Terre ; par conséquent, les animaux se situaient aussi dans cette promesse de porter 

du fruit sans péché et sans mort, dans le cadre de l'alliance avec la création, dans 

l'Alliance Édénique. 

 

6.1.3. Troisième contexte 

 

Le troisième contexte où le mot "féconds" (fructifiez) est utilisé c'est après le Déluge, lorsque le 

Seigneur a purifié la Terre des pécheurs de ce temps-là et a décidé de sauver Noé et sa famille. 

Grâce à l'Alliance Édénique et l'alliance avec la création, le Seigneur n'a pas détruit l'homme ni 

les animaux. Les commandements et les promesses que Dieu a donnés à Noé sont les mêmes 

que ceux qu'Adam a reçus, à l'intérieur desquels la fécondité se trouve et apparaît dans deux 

versets, dans Genèse 8.17 et 9.1 ; voyons : 

 
17 Fais sortir avec toi tous les animaux de toute chair qui sont avec toi, tant les oiseaux que le 
bétail et tous les reptiles qui rampent sur la terre : qu'ils se répandent sur la terre, qu'ils soient 
féconds et multiplient sur la terre. (Genèse 8). 
 
1 Dieu bénit Noé et ses fils, et leur dit : Soyez féconds, multipliez, et remplissez la terre. » 
(Genèse 9). 
 

Dans ce dernier verset, dans Genèse 9.1, quatre mots apparaissent : « bénit », « soyez féconds 

», « multipliez » et « remplissez la terre » ; elles sont en hébreu les suivants termes : 

 

Tableau 7  

Mots utilisés pour les promesses dans Genèse 9.1 

MOTS HÉBREUX POUR LES PROMESSES DANS GENÈSE 9.1 

רַךְ  בָׁ
bârak 

ה רָׁ  פָׁ
pârâh 

ה בָׁ  רָׁ
râbâh 

לָׁא לֵאְ    מָׁ מָׁ  
Mâlê' Mâlâ' 

 אֶרֶץ
'erets 

(Bénit) (Soyez féconds, 
fructifiez) 

(Multipliez) (Remplissez) (La Terre) 

 

Nous trouvons ce commandement réitéré dans Genèse 9.7 où les mêmes termes sont 

utilisés (OST) : « Vous donc, croissez et multipliez ; peuplez en abondance [heb. ְרַץ  שָׁ

shârats] la terre, et multipliez sur elle. » 

 

 

 

 

 

 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    67 

 

Tableau 8  

Mots utilisés pour les promesses dans Genèse 9.7 

MOTS EN HÉBREU POUR LES PROMESSES DANS GENÈSE 9.7 

ה רָׁ  פָׁ

pârâh 

ה בָׁ  רָׁ

râbâh 

רַץ   שָׁ

Les Shârats 

ה בָׁ  רָׁ

râbâh 

(Soyez 

féconds, 

fructifiez) 

(Multipliez) (En 

abondance) 

(Multipliez) 

 

6.1.4. Quatrième contexte 

 

Genèse 17.20 est le quatrième contexte où le mot « fécondité » apparaît, avec « bénir » 

et « multiplier » ; lisons : « À l'égard d'Ismaël, je t'ai exaucé. Voici, je le bénirai, je le 

rendrai fécond, et je le multiplierai à l'infini ; il engendrera douze princes, et je ferai de 

lui une grande nation. » 

 

Tableau 9  

Mots utilisés pour les promesses dans Genèse 17.20 

MOTS EN HÉBREU POUR LES PROMESSES DANS GENÈSE 17.20 

רַך  בָׁ

Bârak 

ה רָׁ  פָׁ

pârâh 

ה בָׁ  רָׁ

Râbâh 

אֹד  מְּ

Me'ôd 

אֹד  מְּ

Me'ôd 

(Bénirai) (Le rendrai 

fécond, le 

ferai 

fructifier) 

(Le 

multiplierai) 

(À l'infini) (À l'infini) 

 

Ce contexte apparaît après l'alliance de Dieu avec Abraham, dans laquelle Il lui a promis 

de le multiplier largement et abondamment (nous verrons plus loin ce terme « 

multiplier »). Le Seigneur a promis à Abraham qu'Il fera d'Ismaël, en référence à sa 

descendance naturelle, féconde (pârâh) et multipliée (râbâh). Cette promesse a été 

partiellement tenue, car il existe actuellement 21 pays arabes avec une population 

d'environ 175 millions d'habitants au total ; mais l'accomplissement ultime de la 

promesse de la fécondité et de la multiplication d'une descendance sainte et éternelle 

aura lieu dans le Royaume Éternel, car Dieu a promis le salut au peuple arabe à la fin 

des temps (Jérémie 12.14-17 ; Ésaïe 14.1-2 ; 19.16-25 ; Ézéchiel 47.21-23). C'est 

pourquoi, Genèse 17-20 dit : « Je le multiplierai à l'infini. » 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  68 
 

6.1.5. Cinquième contexte 

 

Le cinquième contexte du mot « fécond » (fructifier) apparaît dans Genèse 26.22 (DBY) 

: « Et il se transporta de là, et creusa un autre puits, et ils ne contestèrent pas pour celui-

là ; et il appela son nom Rehoboth, parce que, dit-il, l’Éternel nous a maintenant donné 

de l’espace, et nous fructifierons dans le pays. » 

 

Le contexte de ce verset est la querelle des bergers de Guérar avec les bergers d'Isaac 

au sujet d'un puits ; au verset 22, il est dit que lorsqu'ils ont trouvé un nouveau puits 

qui n'était pas un sujet de discorde, les bergers d'Isaac se sont souvenus et ont affirmé 

la promesse de l'Alliance Abrahamique ratifiée en Isaac. Le terme hébreu pour « nous 

fructifierons » est : ה רָׁ  .(pârâh) פָׁ

 

Cela peut être considéré simultanément comme un souvenir de l'Alliance Abrahamique, 

et comme une annonce de son accomplissement partiel quant à la descendance sainte 

de laquelle le Christ viendrait dans Sa généalogie, comme l'accomplissement de la 

venue de la Postérité, telle qu'elle apparaît dans l'Alliance Adamique et dans l'Alliance 

Abrahamique. 

 

6.1.6. Sixième contexte 

 

Le sixième contexte où le mot « fructueux » apparaît est Genèse 28.1-4 : 

 
1 Isaac appela Jacob, le bénit, et lui donna cet ordre : Tu ne prendras pas une femme parmi les 
filles de Canaan. 2 Lève-toi, va à Paddan Aram, à la maison de Bethuel, père de ta mère, et 
prends-y une femme d'entre les filles de Laban, frère de ta mère. 3 Que le Dieu tout puissant te 
bénisse, te rende fécond et te multiplie, afin que tu deviennes une multitude de peuples ! 4 Qu'il 
te donne la bénédiction d'Abraham, à toi et à ta postérité avec toi, afin que tu possèdes le pays 
où tu habites comme étranger, et qu'il a donné à Abraham ! 

 

Ce contexte est la bénédiction d'Isaac à son fils Jacob, qui reprend l'Alliance 

Abrahamique concernant la descendance et la Terre. Les termes sont les mêmes que 

ceux que l'on trouve dans les alliances édénique et abrahamique : « bénir », « être fécond 

» et « multiplier » : 

 

 

 

 

 

 

 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    69 

 

Tableau 10  

Mots utilisés pour les promesses dans Genèse 28.1-4 

MOTS EN HÉBREU POUR LES PROMESSES DANS 

GENÈSE 28.1-4 

רַך  בָׁ

Bârak 

ה רָׁ  פָׁ

Pârâh 

ה בָׁ  רָׁ

râbâh 

(Bénit, 

bénisse) 

(Te rende 

fécond) 

 

(Te multiplie) 

 

Il est important de mentionner que ces trois éléments, « bénir, être fécond (fructifier) 

et multiplier » de la promesse de la descendance, apparaissent dans les alliances que 

Dieu a faites sous serment, afin de ratifier les promesses et de se rappeler qu'il les 

accomplira dans le Royaume Éternel. 

 

6.1.7. Septième contexte 

 

Le septième contexte dans lequel nous trouvons le mot « fécond » (fructifier) est Genèse 

41.52 : « Et il donna au second le nom d'Éphraïm, car, dit-il, Dieu m'a rendu fécond dans 

le pays de mon affliction. » 

 

Le terme hébreu utilisé ici pour « rendu fécond » est ה רָׁ  et il semble être un (pârâh) פָׁ

accomplissement de la promesse faite dans les alliances, mais nous savons qu'il s'agit 

d'un accomplissement partiel qui se manifeste de deux manières : (a) comme 

l'accomplissement du fruit dans les générations du peuple d'Israël (Israël comme 

descendance naturelle) duquel la Postérité, le Christ, viendrait ; (b) comme 

l'accomplissement chez les non-sauvés devenus des enfants de Dieu par le Christ, (la 

descendance spirituelle). Dans ces deux cas, on peut parler de fécondité comme d'un 

accomplissement partiel, tant qu'il y a du salut. 

 

6.1.8. Huitième contexte 

 

Le huitième contexte est Exode 1.7 ; lisons : « Les enfants d'Israël furent féconds et 

multiplièrent, ils s'accrurent et devinrent de plus en plus puissants. Et le pays en fut 

rempli. ». 

 

Ce contexte est analogue au précédent ; Moïse fait référence à l'accomplissement partiel 

de l'Alliance Abrahamique qui aurait pour résultat la multiplication du peuple d’Israël. 

Pourtant, après, il serait diminué en raison de son péché et beaucoup de descendants 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  70 
 

naturels d'Abraham iraient en enfer (cela montre qu'il n'y a pas eu de fécondité ou de 

multiplication dans la sainteté comme Dieu l'avait prévu). Regardons les termes 

hébreux : 

 

Tableau 11  

Mots utilisés pour les promesses dans Exode 1.7 

MOTS EN HÉBREU POUR LES PROMESSES DANS EXODE 1.7 

ה רָׁ  פָׁ

Pârâh 

ה בָׁ  רָׁ

Râbâh 

רַץ   שָׁ

Les Shârats 

(Rendre fécond) (Ils se sont 

multipliés) 

(À ajouter) 

(Ils ont été agrandis) 

 

Regardons maintenant d'autres contextes dans lesquels le mot « rendre/être fécond » 

apparaît dans la version hébraïque et la traduction dans la version française. 

 

6.1.9. Neuvième contexte 

 

Le neuvième contexte dans lequel le mot « rendre fécond » apparaît est Genèse 17.5 - 6  

 
5 On ne t'appellera plus Abram ; mais ton nom sera Abraham, car je te rends père d'une 
multitude de nations. 6 Je te rendrai fécond à l'infini, je ferai de toi des nations ; et des rois 
sortiront de toi. 

 

C’est percutant qu’au verset 6, le Seigneur donne la promesse de la descendance 

multipliée pour l’éternité, lorsqu’Il dit : « Je te rendrai fécond à l’infini » ; c’est pourquoi 

les nations seront aussi multiplié éternellement pour louer le Roi de rois et le Seigneur 

de Seigneurs. 

 

Tableau 12  

Mots utilisés pour les promesses dans Genèse 17.6 

 

 

 

 

 

 

 

 

MOTS EN HÉBREU POUR LES PROMESSES DANS GENÈSE 

17.6 

ה רָׁ  פָׁ

Pârâh 

אֹד  מְּ

Me'ôd 

(Rendre fécond) (Excès, abondamment) 

(À l’infini) 

 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    71 

 

6.1.10. Dixième contexte 

 

Ce contexte correspond à la ratification de l'Alliance Abrahamique en Jacob qui apparaît 

dans Genèse 35.11 : « Dieu lui dit : Je suis le Dieu tout puissant. Sois fécond, et 

multiplie : une nation et une multitude de nations naîtront de toi, et des rois 

sortiront de tes reins. » 

 

Le terme hébreu ה רָׁ  signifie aussi « porter du fruit ». Nous avons vu que la (pârâh) פָׁ

promesse de la fécondité de l'Alliance Édénique est confirmée dans l'Alliance 

Abrahamique ratifiée en Isaac et en Jacob. Dans Genèse 35.11, en plus de cette 

promesse, la promesse de la Terre et du gouvernement est réitérée lorsqu'il est dit « 

Des rois sortiront de tes reins ». 

 

6.1.11. Onzième contexte 

 

Nous lisons ce contexte dans Genèse 47.27 : « Israël habita dans le pays d'Égypte, dans 

le pays de Gosen. Ils eurent des possessions, ils furent féconds et multiplièrent 

beaucoup. » Nous voyons les deux mots ensemble « être fécond » et « multiplier », 

comme ils apparaissent dans Genèse 1.28, comme une manière de rappeler la promesse 

de l’Alliance Édénique sur la descendance sainte multipliée éternellement. 

 

Tableau 13  

Mots utilisés pour les promesses dans Genèse 47.27 

 

 

 

 

 

 

 

 

L'explication de la formulation au passé de la fructification est celle que nous avons 

citée dans les pages précédentes ; il se réfère au peuple d'Israël de qui la Semence 

viendrait (Le Christ). Mais nous savons que cette fécondité et cette multiplication ont 

été un accomplissement partiel. 

 

 

 

MOTS EN HÉBREU POUR LES PROMESSES DANS GENÈSE 

47.27 

ה רָׁ  פָׁ

Pârâh 

ה בָׁ  רָׁ

Râbâh 

(Être fécond) 

 

(Multiplier) 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  72 
 

6.1.12. Douzième contexte 

 

Ce contexte est celui de Genèse 48.2 - 4 où Jacob parle à son fils Joseph avant qu'il ne 

meure : 

 
2 On avertit Jacob, et on lui dit : Voici ton fils Joseph qui vient vers toi. Et Israël rassembla ses 
forces, et s'assit sur son lit. 
3 Jacob dit à Joseph : Le Dieu tout puissant m'est apparu à Luz, dans le pays de Canaan, et il 
m'a béni. 
4 Il m'a dit : Je te rendrai fécond, je te multiplierai, et je ferai de toi une multitude de 
peuples ; je donnerai ce pays à ta postérité après toi, pour qu'elle le possède à toujours. 
 

Ce passage décrit l'Alliance Abrahamique dont Jacob se souvient sur son lit de mort. Il 

est intéressant de noter qu'au verset 3, il mentionne le Dieu omnipotent et ensuite la 

promesse de la descendance. L'utilisation des trois termes est également observée : « 

béni », « je te rendrai fécond » et « Je te multiplierai » ; voyons les termes : 

 

Tableau 14  

Mots utilisés pour les promesses dans Genèse 28.1 - 4 

MOTS EN HÉBREU POUR LA PROMESSE DANS 

GENÈSE 28.1-4 

רַך  בָׁ

Bârak 

ה רָׁ  פָׁ

Pârâh 

ה בָׁ  רָׁ

Râbâh 

(Il m'a béni) (Je te rendrai 

fécond) 

(Je te 

multiplierai) 

 

Ces promesses pour l'avenir indiquent les alliances que Dieu accomplira dans le 

Royaume Éternel, ainsi que sur la Terre (« Je donnerai ce pays à à ta postérité ») et le 

gouvernement (« je ferai de toi une multitude de peuples ») ; ces promesses 

apparaissent au verset 4. Le contexte du Royaume Éternel est corroboré à la fin du 

verset 4 : « pour qu'elle le possède à toujours. » Voyons les mots hébreux : 

 

 

םְ    עֹלָׁם עוֹלָׁ  

'Ôlâm 'Ôlâm 

 אֲחֻזָׁה

'ăchûzzâh 

 

(Perpétuel, éternel, à 

toujours) 

 

(Héritage, 

possession) 

 

 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    73 

 

6.1.13. Treizième contexte 

 

Dans Exode 23.30, nous trouvons le terme « fécond » ; lisons : « Je les chasserai peu à 

peu loin de ta face, jusqu'à ce que tu augmentes en nombre et que tu puisses prendre 

possession du pays. »  

 

Dans la version Louis Segond, l'expression « jusqu'à ce que tu augmentes en nombre » 

apparaît, mais la traduction du mot hébreu ְה רָׁ  serait « jusqu'à ce que tu portes (pârâh) פָׁ

du fruit ou que tu sois fécond » ; cette version traduit ce terme par « tu augmentes ». 

 

Canaan représente typologiquement la promesse de la Nouvelle Terre ; nous voyons ici 

la descendance sainte réitérée et la condition est qu'Israël prenne possession de la 

terre, ce qu'il n’a jamais pu faire complètement ; par conséquent, cela se produira dans 

le Royaume Éternel. Dans le Royaume Millénaire, le peuple aura la terre promise, mais 

souvenons-nous qu'au cours de cette période, cette nation ne sera pas complète, car les 

mortels d'Israël doivent être convertis. Maintenant, nous savons que l'Église, en tant 

que nation complète, recevra cette promesse de la descendance sainte multipliée 

éternellement dans le Royaume Millénaire, puisque la nation sera complète dès 

l'Enlèvement. 

 

6.1.14. Quatorzième contexte 

 

Ce contexte apparaît dans le cadre de l'Alliance de la Loi. Lisons Lévitique 26.9 dans 

plusieurs versions : 

 

Louis Segond : « Je me tournerai vers vous, je vous rendrai féconds et je vous 

multiplierai, et je maintiendrai mon alliance avec vous. » 

 

La Bible du Semeur : « Je prendrai soin de vous, je vous rendrai féconds et vous 

multiplierai, et je maintiendrai mon alliance avec vous. » 

 

Darby (DBY) – 1885 : « Et je me tournerai vers vous, et je vous ferai fructifier, et je 

vous multiplierai, et je mettrai à effet mon alliance avec vous. »  

 

Le contexte de Lévitique 26 est les bénédictions de l'obéissance. Au verset 9, nous 

voyons la promesse de la fécondité et de la multiplication. Dans les versions Louis 

Segond et Darby, nous trouvons la traduction précise du mot hébreu. 

 

 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  74 
 

Tableau 15  

Mots utilisés pour les promesses dans Lévitique 26.9 

MOTS EN HÉBREU POUR LES PROMESSES DANS 
LÉVITIQUE 26.9 

ה רָׁ  פָׁ
Pârâh 

ה בָׁ  רָׁ
Râbâh 

(Je vous rendrai féconds) 
(Je vous ferai fructifier) 

 

(Je vous multiplierai) 

 

Cette promesse de la descendance sainte, de la fécondité avec la multiplication, se situe 

dans le Royaume Éternel ; cela est confirmé dans les versets suivants de Lévitique 26.10 

- 12 : 

 
10 Vous mangerez des anciennes récoltes, et vous sortirez les vieilles pour faire place aux 
nouvelles. 11 J'établirai ma demeure au milieu de vous, et mon âme ne vous aura point en 
horreur. 12 Je marcherai au milieu de vous, je serai votre Dieu, et vous serez mon peuple. 

 

Au verset 11, Dieu dit qu'Il habitera au milieu d'Israël et qu'Il marchera Lui-même 

parmi le peuple et sera leur Dieu, ce qui fait référence à Apocalypse 21.2 - 3 : 

  
2 Et je vis descendre du ciel, d'auprès de Dieu, la ville sainte, la nouvelle Jérusalem, préparée 
comme une épouse qui s'est parée pour son époux. 3 Et j'entendis du trône une forte voix qui 
disait : Voici le tabernacle de Dieu avec les hommes ! Il habitera avec eux, et ils seront son 
peuple, et Dieu lui-même sera avec eux. 

 

Au fur et à mesure que la Parole du Seigneur progresse, le contexte du Royaume Éternel 

est plus clairement révélé par la mention de versets qui apparaissent dans les livres 

précédents. Cela continue à travers le Nouveau Testament, y compris sa fin dans le livre 

de l'Apocalypse. Regardons maintenant la promesse de fécondité dans les livres 

prophétiques : 

 

6.1.15. Quinzième contexte 

 

Un autre contexte pour le mot « fécondité » (« être/rendre fécond ») se trouve dans 

Jérémie 3.14 - 16 : 

 
14 Revenez, enfants rebelles, dit l’Éternel ; Car je suis votre maître. Je vous prendrai, un d'une 
ville, deux d'une famille, Et je vous ramènerai dans Sion. 15 Je vous donnerai des bergers selon 
mon cœur, Et ils vous paîtront avec intelligence et avec sagesse. 16 Lorsque vous aurez 
multiplié [heb. רָבָה râbâh] et fructifié [heb. פָרָה pârâh] dans le pays, En ces jours-là, dit 
l'Éternel, On ne parlera plus de l'arche de l'alliance de l’Éternel ; Elle ne viendra plus à la pensée 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    75 

 

; On ne se la rappellera plus, on ne s'apercevra plus de son absence, Et l'on n'en fera point une 
autre. 

 

Le contexte du passage est l'appel à la repentance pour la conversion, tel qu'il apparaît 

au verset 14 ; le Seigneur dit à son peuple qu'il est son époux et lui donne la promesse 

du Royaume Éternel qui apparaît ici avec l'expression « je vous ramènerai dans Sion », 

qui est la Nouvelle Jérusalem. Au verset 15, nous trouvons la promesse des bergers 

selon le cœur du Seigneur qui nourriront Israël de connaissance et de compréhension ; 

il s'agit ici de l'Église parce qu'elle a la promesse du sacerdoce (rois et prêtres). 

 

La promesse de la fécondité, accompagnée de la multiplication, apparaît au verset 16 ; 

dans la version Louis Segond, le terme « fructifié » qui correspond à « porter du fruit / 

être fécond » ; en hébreu : ה רָׁ  .(pârâh) פָׁ

 

Le contexte du Royaume Éternel est corroboré dans Jérémie 3.17 : « En ce temps-là, on 

appellera Jérusalem le trône de l’Éternel ; Toutes les nations s'assembleront à 

Jérusalem, au nom de l'Éternel, Et elles ne suivront plus les penchants de leur mauvais 

cœur. » Ce n'est que dans le Royaume Éternel que toutes les nations monteront au trône 

de l’Éternel à Jérusalem, qui est la Nouvelle Jérusalem ; il est dit qu'elles ne marcheront 

plus selon la dureté de leurs cœurs méchants (cf. Apocalypse 21.24). 

 

6.2 La promesse de la multiplication 

 

Nous avons vu la promesse de la fécondité (la fructification) et sa manifestation à 

travers les Écritures, comme une ratification et une garantie qu'elle aura son plein et 

dernier accomplissement dans le Royaume Éternel. Regardons maintenant la promesse 

de la multiplication que nous avons vue au point précédent, mais maintenant nous 

allons l'étudier en détail. La promesse de la multiplication s'est aussi partiellement 

réalisée dans l'Israël naturel (mais a été diminuée par la suite) et dans l'Église 

(descendance spirituelle). Nous examinerons le terme dans divers contextes lorsqu'il 

apparaît seul ou lorsqu'il est accompagné du mot « fécond » : 

 

6.2.1. Premier contexte 

 
Le premier contexte dans lequel la multiplication apparaît est dans Genèse 16.9 - 10 : 

 
9 L'ange de l'Éternel lui dit : Retourne vers ta maîtresse, et humilie-toi sous sa main. 10 L'ange de 
l'Éternel lui dit : Je multiplierai [heb. רָבָה râbâh] [heb. רָבָה râbâh] ta postérité, et elle sera 
si nombreuse qu'on ne pourra la compter. 
 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  76 
 

Le contexte ici est la miséricorde de Dieu envers Agar lorsqu'elle a fui Sarah parce 

qu'elle l'affligeait. Le Seigneur lui donne la promesse de la multiplication, qui se réfère 

au salut des Arabes que nous avons mentionné lorsque Dieu a fait l'alliance avec 

Abraham et lui a donné la promesse concernant Ismaël. Les Arabes qui seront sauvés 

au temps de la fin prendront part à la promesse de la descendance sainte des alliances. 

Le terme hébreu apparaît deux fois pour indiquer l'abondance : ה בָׁ  .(râbâh) רָׁ

 

6.2.2. Deuxième contexte 

 

Le deuxième contexte où la promesse de la multiplication apparaît est Genèse 22.16 - 

18 : 

 
16 et dit : Je le jure par moi-même, parole de l’Éternel ! parce que tu as fait cela, et que tu n'as 
pas refusé ton fils, ton unique, 17 je te bénirai et je multiplierai ta postérité, comme les étoiles 
du ciel et comme le sable qui est sur le bord de la mer ; et ta postérité possédera la porte de ses 
ennemis. 18 Toutes les nations de la terre seront bénies en ta postérité, parce que tu as obéi à 
ma voix. 

 

Le contexte est l'obéissance d'Abraham à Dieu lorsqu'il lui a ordonné de sacrifier son 

fils Isaac. Il est intéressant de noter que deux des mots que l'on trouve dans l'Alliance 

Édénique et dans l'Alliance Noachique sont utilisés : bénir (heb. רַך  bârak) et multiplier בָׁ

(heb. ה בָׁ  râbâh). Comme nous l'avons dit, cette promesse est future dans son רָׁ

accomplissement total et définitif ; et cela arrivera quand Abraham sera ressuscité ; elle 

s'accomplira aussi dans l'Église après sa résurrection et sa glorification, puisque 

l'Alliance Abrahamique nous couvre aussi. 

 

6.2.3. Troisième contexte 

 

Nous citerons ici les versets où se trouve le terme en hébreu, afin d'indiquer la 

multiplication d'Israël comme l’accomplissement partiel de la promesse et sera précisé 

lorsqu'il s'agit de l'accomplissement dans le Royaume Éternel ; voyons : 

 

- Exode 1.12 : « Mais plus on l'accablait, plus il multipliait [heb.  רָבָה râbâh] et 

s'accroissait [heb. פָרָה pârâh] ; et l'on prit en aversion les enfants d'Israël. 

 

- Exode 1.20 : « Dieu fit du bien aux sages-femmes ; et le peuple multiplia [heb. 

 « .râbâh] et devint très nombreux רָבָה

 

- Exode 32.13 : « Souviens-toi d'Abraham, d'Isaac et d'Israël, tes serviteurs, 

auxquels tu as dit, en jurant par toi-même : Je multiplierai [heb. רָבָה râbâh] votre 

postérité comme les étoiles du ciel, je donnerai à vos descendants tout ce pays dont j'ai 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    77 

 

parlé, et ils le posséderont à jamais. » Ici, Moïse rappelle l'Alliance Abrahamique et se 

réfère ainsi à l'accomplissement futur lorsque Abraham ressuscite. Le contexte du 

Royaume Éternel apparaît lorsqu'il dit « le posséderont à jamais ». 

 

- Lévitique 26.9 : « Je me tournerai vers vous, je vous rendrai féconds [heb.  פָרָה 

pârâh] et je vous multiplierai [heb. רָבָה râbâh], et je maintiendrai mon alliance avec 

vous. » Cette promesse a deux fois accomplissement : un partiel dans le pays de la Terre 

post-diluvienne à la suite de la repentance du peuple d'Israël ; et dans le Royaume 

Éternel, parce que dans le passage le Seigneur inclut les versets qui s'y réfèrent comme 

les versets 11 et 12 (cf. Ap 21. 3, 7) : « 11 J'établirai ma demeure au milieu de vous, et 

mon âme ne vous aura point en horreur. 12 Je marcherai au milieu de vous, je serai votre 

Dieu, et vous serez mon peuple. » 

 

- Deutéronome 1.10 : « L'Éternel, votre Dieu, vous a multipliés [heb. רָבָה râbâh], 

et vous êtes aujourd'hui aussi nombreux que les étoiles du ciel. » Nous voyons ici 

l'accomplissement partiel de la multiplication. L'utilisation de l'expression « comme les 

étoiles du ciel en multitude » est métaphorique dans ce contexte, car elle renvoie à la 

comparaison entre les 70 personnes des douze tribus de Jacob qui sont entrées en 

Égypte et le grand peuple qui en est sorti (cf. Ex 1.2-5). 

 

- Deutéronome 6.3 : « Tu les écouteras donc, Israël, et tu auras soin de les mettre 

en pratique, afin que tu sois heureux et que vous multipliiez [heb.  רָבָה râbâh] 

beaucoup, comme te l'a dit l'Éternel, le Dieu de tes pères, en te promettant un pays 

où coulent le lait et le miel. » Il s'agit également de l'Alliance Abrahamique lorsque le 

verset dit « comme te l’a dit le Dieu de tes pères », par conséquent, l'accomplissement 

est futur. 

 

- Deutéronome 7.13 : « Il t'aimera [heb. אָהַב 'âhab], il te bénira [heb. ְבָרַך bârak] 

et te multipliera [heb. רָבָה râbâh] ; il bénira le fruit de tes entrailles et le fruit de 

ton sol, ton blé, ton moût et ton huile, les portées de ton gros et de ton menu bétail, dans 

le pays qu'il a juré à tes pères de te donner. » Dans ce verset, la promesse de la 

descendance est notée en haut de la liste des bénédictions : « le fruit [heb. רִי  perıŷ] de פְּ

tes entrailles » qui rappelle l'Alliance Édénique. Il y a aussi une référence à l'alliance 

avec la création qui est partie des alliances Édénique et Noachique apparaît dans « le 

fruit de ta terre, ton grain, ton vin nouveau, ton huile, tes vaches, tes troupeaux de brebis 

». Toutes ces bénédictions seront pleinement accomplies dans le Royaume Éternel. On 

se souvient également de l'Alliance Abrahamique, car le verset dit « le pays qu'il a juré 

à vos pères de vous donner ». 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  78 
 

- Deutéronome 8.1 : « Vous observerez et vous mettrez en pratique tous les 

commandements que je vous prescris aujourd'hui, afin que vous viviez [heb.  חָיָה 

châyâh], que vous multipliiez [heb. רָבָה râbâh], et que vous entriez en possession du 

pays que l'Éternel a juré de donner à vos pères. » Ici, nous voyons la même chose que 

dans l'explication précédente de Deutéronome 7.13 concernant le souvenir de l'Alliance 

Abrahamique dans la terre promise. Il est intéressant de voir la promesse de « vivre » 

qui ne se réfère pas à la vie physique des êtres humains de la Terre post-diluvienne que 

nous avons maintenant, mais à la véritable vie, la vie éternelle, car elle apparaît après 

le commandement « Vous observerez et vous mettrez en pratique tous les 

commandements... » La Parole de Dieu est vie, et celui qui en est vidé, qui n'y croit pas, 

est mort et ne verra pas la vie. Nous l'expliquerons en détail au chapitre 7 de ce livre. 

 

- Deutéronome 13.17 : « Rien de ce qui sera dévoué par interdit ne s'attachera à 

ta main, afin que l'Éternel revienne de l'ardeur de sa colère, qu'il te fasse miséricorde 

et grâce, et qu'il te multiplie [heb. רָבָה râbâh], comme il l'a juré à tes pères… » 

L'Alliance Abrahamique est réitérée dans la promesse de multiplication lorsque le 

verset dit « ... comme il l'a juré à tes pères. » 

 

- Deutéronome 28.62 - 63 : « 62 Après avoir été aussi nombreux que les étoiles du 

ciel, vous ne resterez qu'un petit nombre, parce que tu n'auras point obéi à la voix de 

l'Éternel, ton Dieu. 63 De même que l'Éternel prenait plaisir à vous faire du bien et à vous 

multiplier, de même l'Éternel prendra plaisir à vous faire périr et à vous détruire ; et 

vous serez arrachés du pays dont tu vas entrer en possession. » Le jugement pour la 

désobéissance et l'apostasie est averti ; cela s'est accompli depuis le jugement des 

captivités jusqu'au retour d'Israël sur la terre au XXe siècle, car pendant la Seconde 

Guerre mondiale, plus de 6 millions de Juifs sont morts dans l'holocauste. Il est ensuite 

vérifié que le verset 62 où il est dit "... Après avoir été aussi nombreux que les étoiles du 

ciel… » était un accomplissement partiel et non un accomplissement total et définitif, 

car dans le même verset il est dit « vous ne resterez qu'un petit nombre ». 

L’accomplissement final d’être nombreux comme les étoiles du ciel se produira dans le 

Royaume Éternel, avec son anticipation dans le Royaume Millénaire. 

 

- Deutéronome 30.5 : « ... L'Éternel, ton Dieu, te ramènera dans le pays que 

possédaient tes pères, et tu le posséderas ; il te fera du bien, et te rendra plus nombreux 

[heb. רָבָה râbâh] que tes pères. » C'est la promesse de la restauration qui s'accomplira 

dans son intégralité dans le Royaume Éternel, avec son avancement dans le Royaume 

Millénaire. 

 

- Deutéronome 30.16 : « Car je te prescris aujourd'hui d'aimer l'Éternel, ton Dieu, 

de marcher dans ses voies, et d'observer ses commandements, ses lois et ses 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    79 

 

ordonnances, afin que tu vives [heb. חָיָה châyâh] et que tu multiplies [heb. רָבָה râbâh], 

et que l'Éternel, ton Dieu, te bénisse [heb. ְבָרַך bârak] dans le pays dont tu vas entrer en 

possession. » La projection prophétique ultime de cette promesse dans le Royaume 

Éternel est fondée sur le fait que la terre promise est une figure de la nouvelle Terre qui 

est éternelle. Donc, ce verset peut être compris ainsi : les « afin que tu vives 

éternellement », « que tu multiplies éternellement » et « que sois bénis éternellement » 

sur la Nouvelle Terre vers laquelle la promesse pointe. 

 

- 1 Chroniques 27.23 : « David ne fit point le dénombrement de ceux d'Israël qui 

étaient âgés de vingt ans et au-dessous, car l'Éternel avait promis de multiplier [heb. 

 râbâh] Israël comme les étoiles du ciel. » David rappelle ici l'Alliance Abrahamique רָבָה

dans son accomplissement partiel. 

 

- Néhémie 9.23 : « Tu multiplias [heb. רָבָה râbâh] leurs fils comme les étoiles des 

cieux, et tu les fis entrer dans le pays dont tu avais dit à leurs pères qu'ils prendraient 

possession. » L'accomplissement partiel de l'Alliance Abrahamique est rappelé ici, en 

ce qui concerne les promesses de la descendance et de la Terre. 

 

- Psaume 107.41 : « Il relève l'indigent et le délivre de la misère, Il multiplie les 

familles comme des troupeaux. » Dans la version hébraïque, le mot ה בָׁ  : râbâh) רָׁ

« multiplier ») n'apparaît pas, mais dans le contexte, il est déduit et c'est pourquoi la 

version Louis Segond l'ajoute. Après avoir décrit les miséricordes de Dieu sur les êtres 

humains dans ses bénédictions, le psalmiste énonce l'œuvre perverse de ceux qui 

oppriment ; mais ensuite il parle du jugement sur les méchants et de la bénédiction des 

justes, qui est projetée vers le Royaume Éternel ; ce sont les miséricordes qui seront 

chantées pour l'éternité (Psaume 107.1, 8, 43). 

 

- Ésaïe 9.3 (DBY) : « Tu as multiplié [heb. רָבָה râbâh] la nation, tu lui as accru la 

joie ; ils se réjouissent devant toi, comme la joie à la moisson, comme on est transporté 

de joie quand on partage le butin. » Tout le chapitre 9 est encadré dans le Royaume 

Éternel et ce verset 3 parle au passé prophétique (voir chapitre 2) de l'avenir se référant 

à la multiplication des êtres humains sur la Nouvelle Terre. Le contexte du Royaume 

Éternel est confirmé au verset 7 (DBY) : « À l’accroissement de son empire, et à la paix, 

il n’y aura pas de fin, sur le trône de David et dans son royaume, pour l’établir et le 

soutenir en jugement et en justice, dès maintenant et à toujours. La jalousie de l’Éternel 

des armées fera cela. » 

 

- Ésaïe 54.12 - 13 : « 12 Je ferai tes créneaux de rubis, Tes portes d'escarboucles, Et 

toute ton enceinte de pierres précieuses. 13 Tous tes fils seront disciples de l'Éternel, Et 

grande [heb. רַב rab : râbâh] sera la postérité de tes fils. » Les versions françaises 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  80 
 

traduisent le mot  רַב (rab) comme « grande » ou « abondante » (OST) ; mais nous savons 

que la signification est « multiplication ».  De nouveau, Isaïe décrit le Royaume Éternel 

; la référence à la Nouvelle Jérusalem est claire dans sa relation avec Apocalypse 21.19-

20. 

 

- Jérémie 23.3 : «  Et je rassemblerai le reste de mes brebis De tous les pays où je 

les ai chassées ; Je les ramènerai dans leur pâturage ; Elles seront fécondes [heb. פָרָה 

pârâh] et multiplieront [heb. רָבָה râbâh]. » Ce contexte est le Royaume Éternel en ce 

sens qu'il est parallèle à celui d'Ézéchiel 36.11 que nous verrons plus tard. 

 

- Jérémie 30.19 : « Du milieu d'eux s'élèveront des actions de grâces Et des cris de 

réjouissance ; Je les multiplierai [heb. רָבָה râbâh], et ils ne diminueront pas ; Je les 

honorerai, et ils ne seront pas méprisés. » Ce contexte est celui du Royaume Millénaire, 

car le Seigneur parle du temple qui sera construit et affirme que les oppresseurs seront 

punis (v. 18). L'accomplissement sera partiel dans cette dispensation.  

 

- Jérémie 33.22 : « De même qu'on ne peut compter l'armée des cieux, Ni mesurer 

le sable de la mer, De même je multiplierai [heb. רָבָה râbâh] la postérité de David, mon 

serviteur, Et les Lévites qui font mon service. » Le contexte est le Royaume Éternel et la 

promesse de l'Alliance Davidique est rappelée ici, mais elle apparaît dans le cadre de la 

Nouvelle Alliance qui est énoncée à partir de Jérémie chapitre 31. 

 

- Ézéchiel 36.9 - 12 : « 9 Voici, je vous serai favorable, Je me tournerai vers vous, Et 

vous serez cultivées et ensemencées. 10 Je mettrai sur vous des hommes en grand 

nombre, La maison d'Israël tout entière ; Les villes seront habitées, Et l'on rebâtira sur 

les ruines. 11 Je multiplierai sur vous les hommes et les animaux ; Ils multiplieront et 

seront féconds ; Je veux que vous soyez habitées comme auparavant, Et je vous ferai 

plus de bien qu’autrefois ; Et vous saurez que je suis l'Éternel. 12 Je ferai marcher sur 

vous des hommes, mon peuple d'Israël, Et ils te posséderont ; Tu seras leur héritage, Et 

tu ne les détruiras plus. » Le contexte est le Royaume Éternel. L'Alliance Édénique et 

l'Alliance avec la Création (y compris l'Alliance Noachique) sont réitérées. 

 

- Ézéchiel 36.37 - 38 : « 37 Ainsi parle le Seigneur, l’Éternel : Voici encore sur quoi 

je me laisserai fléchir par la maison d'Israël, voici ce que je ferai pour eux ; je 

multiplierai les hommes comme un troupeau. 38 Les villes en ruines seront remplies de 

troupeaux d'hommes, pareils aux troupeaux consacrés, aux troupeaux qu'on amène à 

Jérusalem pendant ses fêtes solennelles. Et ils sauront que je suis l'Éternel. » Le contexte 

est toujours celui du Royaume Éternel. Le Seigneur parle d'une multiplication des êtres 

humains saints, des brebis consacrées. 

 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    81 

 

- Ézéchiel 37.23 - 28. C'est un passage puissant parce que sept alliances sont liées 

; Regardons ces relations ; on indiquera où il est fait référence aux alliances : « 23 Ils ne 

se souilleront plus par leurs idoles, par leurs abominations, et par toutes leurs 

transgressions [référence à l'alliance accomplie de la Loi]; je les retirerai de tous les lieux 

qu'ils ont habités et où ils ont péché, et je les purifierai [référence à la Nouvelle Alliance]; 

ils seront mon peuple, et je serai leur Dieu [référence à Apocalypse 21.3]. 24 Mon 

serviteur David sera leur roi, et ils auront tous un seul pasteur. Ils suivront mes 

ordonnances, ils observeront mes lois et les mettront en pratique. 25 Ils habiteront le 

pays que j'ai donné à mon serviteur Jacob, et qu'ont habité vos pères ; ils y habiteront, 

eux, leurs enfants, et les enfants de leurs enfants, à perpétuité ; et mon serviteur David 

sera leur prince pour toujours [référence à l'Alliance Davidique]. 26 Je traiterai avec 

eux une alliance de paix, et il y aura une alliance éternelle avec eux ; je les 

établirai, je les multiplierai, et je placerai mon sanctuaire au milieu d'eux pour 

toujours. 27 Ma demeure sera parmi eux ; je serai leur Dieu, et ils seront mon peuple 

[référence à l’Apocalypse 21.3]. 28 Et les nations sauront que je suis l'Éternel, qui sanctifie 

Israël, lorsque mon sanctuaire sera pour toujours au milieu d'eux. » Le contexte du 

Royaume Éternel est clair dans les expressions soulignées en gras ; Ils pointent tous 

vers l'éternité.  

 

6.3 L'expression « de génération en génération » : multiplication et fécondité 

pour l'éternité 

 

En plus des termes « être/rendre fécond » et « multiplier » discutés dans les sections 

précédentes, il est nécessaire d'examiner les expressions qui désignent également la 

descendance pour l'éternité, qui sont réitérées tout au long des Écritures ; ce sont : « de 

génération en génération », « pour les générations à toujours », « dans toutes les 

générations ». Nous les analyserons dans différents textes, mais pas avant d'avoir 

précisé que ces expressions ont été interprétées à tort comme de simples métaphores 

de ce qui est éternel ou perpétuel. Nous proposons ici que les expressions citées doivent 

être interprétés, non pas symboliquement, mais littéralement, bien qu'en se référant à 

l'éternité, comme nous le verrons plus loin. Cette interprétation littérale est une 

descendance sainte et éternelle. Voyons les contextes : 

 

- Psaume 33.11 : « Les desseins de l'Éternel subsistent à toujours, Et les projets de 
son cœur, de génération en génération. »  

 

 

Regardons les expressions qui manifestent le Royaume Éternel : 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  82 
 

« … à toujours » « … de génération en 
génération » 

 עוֹלָם 
'ôlâm 

דּוֹר             דּוֹר  
Dôr dôr 

 

 

Dans ce psaume, il est dit qu'il y aura une descendance pour toujours, car d'abord le 

psalmiste déclare : « subsistent à toujours » et ensuite il ajoute « de génération en 

génération ». Dans cette dernière expression, il convient de noter que le texte hébreu 

répète deux fois le mot דּוֹר (dôr). 

 

Psaume 45.18 (SG21) : « Je rappellerai ton nom de génération en génération ; c’est 

pourquoi les peuples te loueront pour toujours et à perpétuité. »  

 

Dans ce psaume, il est clairement question au futur : « Je rappellerai », et il est réitéré 

que c'est de génération en génération, ce qui implique un contexte d'éternité, car il est 

dit « les peuples te loueront pour toujours et à perpétuité ». La version Authorized King 

James dit : « I will make thy name to be remembered in all generations: 

therefore shall the people praise thee for ever and ever. » (Psaume 45.17). Regardons les 

termes en hébreu : 

 

« … 

tout » 

(all) 

« Génération en 

génération » 

(generations) 

« ...éternellement et pour 

toujours » 

 כּוֹל 

Kôl 

דּוֹר     דּוֹר  

Dôr dôr 

עַד           עוֹלָם  

'ad       'ôlâm 

 

 

Le psalmiste réitère le contexte du Royaume Éternel lorsqu'il dit : « les peuples te 

loueront pour toujours et à perpétuité ». La relation directe entre « les générations » et 

« les peuples » est évidente, car ceux-ci se lèveront d'eux pour l'éternité ; le terme 

hébreu est עַם ('am) qui signifie aussi « nations » ; le mot « pour toujours et à jamais » 

est :  עַד (ad)  עוֹלָׁם ('ôlâm). 

 

La répétition de l'éternité dans ce psaume est frappante ; dans d'autres textes (les 

Psaumes et les autres livres), nous voyons l'éternité réitérée dans la répétition 

d'expressions. Il est inouï que l'Église ait oublié l'éternité de la vie, le Royaume Éternel, 

si toutes les Écritures en sont pleines et qu'il y a tant de répétitions d'expressions qui 

le nomment et le désignent. 

 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    83 

 

- Psaume 79.13 : « Et nous, ton peuple, le troupeau de ton pâturage, Nous te 

célébrerons éternellement ; De génération en génération nous publierons tes 

louanges. 

 

Encore une fois, le psalmiste dit que nous louerons le Seigneur pour toujours, 

éternellement ; et ajoute « ... de génération en génération. » Regardons les expressions 

hébraïques : 

 

 

 

 

 

 

Ce même contenu et cette même structure se retrouvent dans d'autres psaumes tels 

que 89, versets 2 et 5 où les expressions « pour toujours » et « de génération en 

génération » sont liées à la descendance, lisons (SG21) : 

 

Cantique d’Ethan l’Ezrachite. 

 
2 Je chanterai toujours les bontés de l’Éternel, 
Ma bouche fera connaître ta fidélité de génération en génération. 
5 « J’affermirai ta descendance pour toujours 
Et j’établirai ton trône pour l’éternité. » – Pause. 
 
 

 
 
Dans le Psaume 90.1, l'expression « ... de génération en génération » s'applique à la 

descendance, puisqu'au verset 10 il est dit « ... les jours de nos années » et il est établi 

que c’est de 70 à 80 ans.  

 

D'autres textes qui réitèrent les générations comme des âges liés à une descendance 

éternellement prolongée, sont les Psaumes 100.5 et 102.12 : 

 

 

 

 

« ... éternellement » « … de génération en 

génération » 

 עוֹלָׁם

'ôlâm 

דּוֹרְ    דּוֹר  

Dôr dôr 

« … ta descendance » « ...pour toujours » « … de génération en 
génération » 

 זֶרַע
Zérah' 

עַדְ עוֹלָׁם  
'ad 'ôlâm 

דּוֹרְ    דּוֹר  
Dôr dôr 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  84 
 

Tableau 16  

Générations liées à la descendance éternelle dans les Psaumes 100 et 102 

PSAUME 100.5 (SG21) PSAUME 102.12 (SG21) 
5 … car l’Éternel est bon : sa bonté dure 

éternellement, et sa fidélité de 

génération en génération. 
 

12 … mais toi, Éternel, tu règnes 

éternellement, et l’on se souvient de toi 

de génération en génération. 

 

 

Dans ces versets, « pour toujours » est combiné avec l'expression « ... de génération en 

génération », ce qui en hébreu est la réitération du mot dôr : 

 

 

 

 
 
 
 

Les psaumes du tableau 17 comparent la mémoire éternelle, les années et le nom du 

Seigneur par rapport aux générations infinies : 

 

Tableau 17  

Les générations infinies dans les Psaumes 102 et 135 

PSAUME 102.24 (DBY) PSAUME 135.13 (DBY) 
24 J’ai dit : Mon Dieu, ne m’enlève pas à la 

moitié de mes jours !... Tes années sont de 

génération en génération ! 

 

 

13 Éternel ! ton nom est à toujours ; 

Éternel ! ta mémoire est de génération 

en génération. 

 

dôr dôr : « De génération en 

génération » 

 עוֹלָם 

'ôlâm : à toujours 

דּוֹר     דּוֹר  

Dôr Dôr : « ... de génération en 

génération » 

 

Le Psaume 145 décrit le Royaume Éternel dans lequel nous adorerons le Seigneur parce 

qu’Il est Dieu ; nous l’adorerons à cause de ses œuvres et de sa miséricorde. Le verset 4 

déclare que des générations infinies loueront le Seigneur pour toute l'éternité. Lisons 

« ...éternellement » “… de génération en génération » 

 עוֹלָׁם

'ôlâm 

דּוֹרְ    דּוֹר  

Dôr dôr 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    85 

 

les versets 1 à 4, 13 et 21 (DBY) (Nous insérerons les mots hébreux faisant référence à 

l'éternité et aux générations infinies) : 

  
1 Je t’exalterai, mon Dieu, ô Roi ! et je bénirai ton nom à toujours [heb. עוֹלָם 'ôlâm : éternel] et 
à perpétuité [heb. עַד 'ad]. 
2 Je te bénirai chaque jour, et je louerai ton nom à toujours [heb. עוֹלָם 'ôlâm : éternel] et à 
perpétuité [heb. עַד 'ad]. 
3 L’Éternel est grand et fort digne de louange ; et sa grandeur est insondable. 
4 Une génération célébrera tes œuvres auprès de l’autre génération [heb. דּוֹר דּוֹר dôr dôr: 
génération en génération], et elles raconteront tes actes puissants. 
13 Ton royaume est un royaume de tous les siècles [heb. כּוֹל Kôl : tout / עוֹלָם 'ôlâm : éternel, 
les siècles, les âges], et ta domination est de toutes les générations [ דּוֹר דּוֹר  dôr dôr : de 
génération en génération]. 
21 Ma bouche dira la louange de l’Éternel ; et que toute chair bénisse son saint nom, à toujours 
[heb. עוֹלָם 'ôlâm : éternel] et à perpétuité [heb.  עַד 'ad]. 
 

Cette même description du règne du Seigneur sur des générations infinies se trouve 

dans le Psaume 146.10 (SG21) : « L’éternel règne éternellement. Il est ton Dieu, Sion, 

de génération en génération ! Louez l’Éternel ! 

 

 

 

 

 

 

Il est si clair dans les Écritures qu'il y aura des descendants saints et éternels qui se 

multiplieront en générations infinies, pour toujours et à jamais ; et sur cette 

descendance bénie le Seigneur régnera. Le Christ a accompli son œuvre rédemptrice 

pour que ces générations infinies puissent émerger ; c'est le fruit de son affliction par 

lequel il sera satisfait, et le résultat de sa vie donnée en expiation du péché, en sacrifice 

pour le péché (Ésaïe 53.10-11). Ce fruit de son affliction, du travail de son âme, est 

l'accomplissement du commandement de fécondité que Dieu a donné au premier Adam 

et que Jésus a accompli avec ses souffrances en tant que dernier Adam ; cela a été révélé 

au prophète Isaïe ; lisons Ésaïe 53, versets 10 et 11 (NEG1979) :  

 
10 Il a plu à l’Éternel de le briser par la souffrance… 
Après avoir livré sa vie en sacrifice pour le péché, 
Il verra une postérité et prolongera ses jours ; 
Et l’œuvre de l’Éternel prospérera entre ses mains. 
11 A cause du travail de son âme, il rassasiera ses regards ; 
Par sa connaissance mon serviteur juste justifiera beaucoup d’hommes, 
Et il se chargera de leurs iniquités. 
 

« ...éternellement » « … de génération en génération » 

 עוֹלָׁם

'ôlâm 

דּוֹרְ    דּוֹר  

Dôr dôr 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  86 
 

Il y a de nombreux passages où la Bible déclare explicitement qu'il y aura des 

générations qui naîtront pour l'éternité et qui loueront le Seigneur éternellement. Et 

c'est ce que Dieu a promis à Abraham. Par conséquent, le mot « génération » ne peut 

pas être pris simplement comme une métaphore de l'éternité, sans aucune relation avec 

la descendance. Dans ce qui suit, nous montrerons que le terme hébreu דּוֹר (dôr) a été 

utilisé dans les Écritures pour désigner de façon permanente des personnes 

appartenant à une époque, c'est-à-dire à la descendance mortelle après le déluge 

(postdiluvienne), ce qui montre que lorsque דּוֹר (dôr) est utilisé dans le contexte du 

Royaume Éternel, il se réfère aux générations infinies de personnes, à la descendance 

sainte et éternelle que les enfants de Dieu auront. 

 

Le mot « génération » en hébreu apparaît dans l'Ancien Testament avec deux termes 2; 

Le premier terme est : ה דָׁ   : qui est utilisé dans les contextes suivants ,(tôledâh) תֹלְּ

 

- Genèse 5.1 pour parler des générations d'Adam. Dans les versions Louis Segond (LSG), 

Nouvelle Édition de Genève (NEG) et Ostervald (OST), il apparaît le mot « postérité », 

dans la Segond 21 (SG21), le terme « histoire » ; la Bible du Semeur (BDS) utilise 

« famille » ; et la version Darby (DBY) on lit « générations ». 

- Genèse 6.9 pour parler des générations de Noé. Les versions utilisent différents mots 

comme : postérité (LSG, NEG1979), histoire (SG21, BDS), générations (DBY), 

descendants (OST). 

- Genèse 10.1 pour énoncer les générations des fils de Noé.  Les mots que les versions 

utilisent sont : postérité (LSG, NEG), généalogie (BDS), lignée (SG21), générations 

(DBY), descendants (OST). 

- Genèse 11.10 pour désigner les générations de Sem. Les termes utilisés par les 

versions sont : postérité (LSG, NEG), généalogie (BDS), lignée (SG21), générations 

(DBY), descendants (OST). 

- Genèse 11.27 pour indiquer les générations de Térah. Les mots utilisés sont les mêmes 

de Genèse 11.10. 

- Genèse 36.1 pour indiquer les générations d'Ésaü. Les termes des versions sont 

mêmes de Genèse 11.10 et 11 :27. 

- Ruth 4.18 pour décrire l'ascendance de David. Dans les versions, nous trouvons les 

mots : la liste généalogique (BDS), la postérité (LSG, NEG), la lignée (SG21), les 

générations (DBY, OST). 

 
2 Nous trouvons aussi le mot “genealogie” (ׂיָׁחַש yâchaś) dans les contextes suivants : 1 de Chroniques 5.17. 
Dans la version hébraïque on ne trouve pas les mots dôr ni tôledâh, mais yâchaś. Dans la version anglaise 
Authorized King James, le mot “généalogie” est aussi utilisé, comme dans la version Louis Segond. Nous 
trouvons ce terme yâchaś dans d’autres contexte comme : 1 de Chroniques 7. 5 ; 9.1; Esdras 2.62; 8.1; 
Néhémie 7.5. 
 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    87 

 

Le deuxième terme est celui qui apparaît dans les expressions « de génération en 

génération » ; en hébreu c’est : ְדּוֹר דּוֹר  (dôr dôr). Celles-ci sont reprises dans les textes 

que nous avons étudiés dans les pages précédentes, mais nous les trouvons aussi dans 

les contextes suivants : 

 

Dans le livre de Genèse : 

 

- Genèse 15.16 : pour parler de la quatrième génération qui retournera à la terre 

promise ; ici דּוֹר (dôr) s'applique à la descendance mortelle post-diluvienne : « À la 

quatrième génération [heb. דּוֹר dôr], ils reviendront ici ; car l'iniquité des Amoréens 

n'est pas encore à son comble. » 

 

- Genèse 17.7 : Le mot « génération » (heb. ְדּוֹר dôr) apparaît dans la promesse de Dieu à 

Abraham, dans l'Alliance abrahamique ; et ici l'expression est des plus significatives, car 

elle se réfère à la postérité du serviteur dans le temps éternel, dans la mesure où דּוֹרְ דּוֹר  

(dôr dôr) contient le sens de l'éternité. Cette expression puissante est répétée dans 

Genèse 17.9 au sein de la même alliance : 

 

Tableau 18  

Le mot « génération » dans l'Alliance Abrahamique 

Genèse 17.7 : Genèse 17.9 
7 J'établirai mon alliance entre moi et toi, 

et tes descendants [זֶרַע zera'] après toi, 

selon leurs générations [דּוֹר dôr] : ce 

sera une alliance [רִית  [berıŷth בְּ

perpétuelle [עוֹלָם 'ôlâm], en vertu de 

laquelle je serai ton Dieu et celui de ta 

postérité après toi. 

 

9 Dieu dit à Abraham : Toi, tu garderas 

mon alliance [רִית  berıŷth], toi et tes בְּ

descendants [זֶרַע zera'] après toi, selon 

leurs générations [דּוֹר dôr]. 

 

 

- Genèse 17.12 : Le terme « génération » (heb. דּוֹר dôr) se trouve dans le contexte de 

la circoncision comme signe de l'Alliance Abrahamique, qui est un commandement 

éternel (nous l'expliquerons au chapitre 8). Lisons Genèse 17.12 : « À l'âge de huit 

jours, tout mâle parmi vous sera circoncis, selon vos générations [דּוֹר dôr], qu'il soit 

né dans la maison, ou qu'il soit acquis à prix d'argent de tout fils d'étranger, sans 

appartenir à ta race. » 

 

Dans le livre d'Exode :  

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  88 
 

Dans le livre d'Exode, l'expression « générations » apparaît aussi comme דּוֹר דּוֹר (dôr 

dôr) accompagnée du terme « perpétuel » ou « éternel » (heb. עוֹלָׁם עֹלָׁם 'ôlâm 'ôlâm) pour 

désigner les fêtes ; voyons :  

 

- La fête de la Pâque et des pains sans levain : Dans Exode 12.14, il est utilisé pour 

marquer la Pâque comme une loi perpétuelle pour toutes les générations du peuple 

d'Israël. Dans ce verset, l'éternité est réitérée dans cette expression et dans celle de « 

perpétuel », c'est-à-dire « pour toujours » : עוֹלָׁם עֹלָׁם  ('ôlâm 'ôlâm). Dans Exode 12.17, le 

Seigneur donne l'ordre de la fête des pains sans levain. Lisons Exode 12.14 et Exode 

12.17 : 

 

Et vous garderez la fête des pains sans levain, car en ce même jour j’ai fait sortir vos 

armées du pays d’Égypte ; et vous garderez ce jour-là en vos générations [heb.  דּוֹר 

dôr], comme un statut perpétuel [heb. עוֹלָם 'ôlâm]. 

 

Tableau 19  

Générations perpétuelles dans le livre de l'Exode 

EXODE 12.14 (BDS) EXODE 12.17 (BDS) 

 14 De génération en génération [heb. 

 dôr], vous commémorerez ce jour par דּוֹר

une fête que vous célébrerez en 

l’honneur de l’Eternel. Cette fête est une 

institution en vigueur à perpétuité [ עוֹלָם 

'ôlâm]. 

 

17 Vous célébrerez la fête des Pains sans 

levain pour commémorer ce jour où 

j’aurai fait sortir vos tribus d’Egypte. 

Vous observerez ce jour-là de 

génération en génération [heb.  דּוֹר 

dôr] comme une institution en vigueur à 

perpétuité [עוֹלָם 'ôlâm]. 

 

La question est de savoir pourquoi il est question de célébrer la Pâque et les pains sans 

levain pour l'éternité. La réponse à cette question se trouve dans le sens prophétique 

de ces fêtes, qui indiquaient le Christ et son œuvre rédemptrice. Il est évident que dans 

le Royaume Éternel, nous célébrerons le Christ parce que, par Lui et par Son œuvre 

rédemptrice, nous avons pu avoir accès à ce Royaume. En adorant le Seigneur pour 

toujours, nous célébrerons la Pâque et les pains sans levain. 

 

L'explication ci-dessus est adéquate, car dans le Royaume Éternel il n'y aura plus de 

mort ; par conséquent, la référence à Pâques n'est pas celle du sacrifice de l'animal ; de 

même, la Parole de Dieu nous dit que Christ est notre Pâque (1 Corinthiens 5.7). 

 

L’expression דּוֹר  דּוֹר  (dôr dôr) apparaît également dans les contextes suivants : 

 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    89 

 

- Exode 12.42 pour indiquer le souvenir de l'exode d'Égypte : « C'est une nuit de garde 

pour le Seigneur, parce qu'il les a fait sortir du pays d'Égypte qui s'y trouvait. Cette nuit 

doit être observée pour le Seigneur par tous les enfants d'Israël dans leurs générations 

(heb. דּוֹר dôr). 

 

- Exode 27.21 (cf. Ex 30.8) : L'expression דּוֹר  (dôr) est utilisée pour désigner les lampes 

du tabernacle qui devaient brûler éternellement pour les générations d'Israël ; lisons : 

« Aaron et ses fils les arrangeront devant l’Éternel, depuis le soir jusqu’au matin, dans 

la tente d’assignation, en dehors du voile qui est devant le témoignage. Ce sera de la part 

des fils d’Israël un statut perpétuel, en leurs générations [heb. דּוֹר dôr]. » (DBY). 

 

- Exode 31.16-17 : L'expression דּוֹר (dôr) est utilisée pour désigner le sabbat pour Israël 

comme une alliance éternelle : 

 
16 Et les fils d’Israël garderont le sabbat, pour observer le sabbat en leurs générations [heb.  דּוֹר 
dôr], -une alliance [ רִית  17 C’est un signe entre moi et les fils .[ôlâm' עוֹלָם] berıŷth] perpétuelle בְּ
d’Israël, à toujours ; car en six jours l’Éternel a fait les cieux et la terre, et le septième jour il s’est 
reposé, et a été rafraîchi (DBY). 

 

Le contexte du Royaume Éternel dans lequel se trouvent les générations est évident 

lorsqu'on parle de l'alliance perpétuelle ; et dans le souvenir des six jours de la création 

et du septième au cours duquel Dieu s'est reposé. Ce repos est l'éternité pour les enfants 

de Dieu, car dans Hébreux 4.1-11, il est dit : 

 
1 Craignons donc, tandis que la promesse d'entrer dans son repos subsiste encore, 
qu'aucun de vous ne paraisse être venu trop tard. 2 Car cette bonne nouvelle nous a été 
annoncée aussi bien qu'à eux ; mais la parole qui leur fut annoncée ne leur servit de rien, parce 
qu'elle ne trouva pas de la foi chez ceux qui l'entendirent. 3 Pour nous qui avons cru, nous 
entrons dans le repos, selon qu'il dit : Je jurai dans ma colère : Ils n'entreront pas dans mon 
repos ! Il dit cela, quoique ses œuvres eussent été achevées depuis la création du monde. 
4 Car il a parlé quelque part ainsi du septième jour : Et Dieu se reposa de toutes ses 
œuvres le septième jour. 
5 Et ici encore : Ils n'entreront pas dans mon repos ! 6 Or, puisqu'il est encore réservé à quelques-
uns d'y entrer, et que ceux à qui d'abord la promesse a été faite n'y sont pas entrés à cause de 
leur désobéissance, 7 Dieu fixe de nouveau un jour-aujourd'hui-en disant dans David si 
longtemps après, comme il est dit plus haut : Aujourd'hui, si vous entendez sa voix, 
N'endurcissez pas vos cœurs. 8 Car, si Josué leur eût donné le repos, il ne parlerait pas après 
cela d'un autre jour. 9 Il y a donc un repos de sabbat réservé au peuple de Dieu. 10 Car celui 
qui entre dans le repos de Dieu se repose de ses œuvres, comme Dieu s'est reposé des siennes. 
11 Efforçons-nous donc d'entrer dans ce repos, afin que personne ne tombe en donnant le 
même exemple de désobéissance. 

 

L'épître aux Hébreux compare le septième jour, sur lequel Dieu s'est reposé après la 

création, avec le repos éternel pour les enfants de Dieu, qui est la promesse (Hébreux 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  90 
 

4.1), puis que dans Hébreux 4.9, le Seigneur déclare qu'il reste un repos pour le peuple 

de Dieu, qui n'est pas la terre promise postdiluvienne ; car au verset 8, il est dit que 

Josué n’a pas donné le repos au peuple d’Israël. Or, dans Hébreux 4.3b et 4, l'auteur fait 

référence aux six jours de la création et au septième jour du repos de Dieu, de la même 

manière que dans Deutéronome 5.12-15. Et cette relation nous permet de comprendre 

ces versets lorsque le Seigneur dit que le jour de repos sera célébré par les générations 

(heb. דּוֹר dôr) des enfants d'Israël par une alliance éternelle (Exode 31.16). Le Seigneur 

dit que ce jour de repos, qui est le septième, se réfère à l'éternité où la joie sera éternelle 

parce que nous célébrerons le Seigneur, l'adorerons et le louerons pour toujours. 

Célébrer le jour de repos, c'est célébrer l'éternité avec Dieu dans son royaume de 

puissance et de gloire. 

 

Maintenant, à partir d'Hébreux 4.1-10, nous pouvons comprendre que la promesse de 

repos, qui est la célébration éternelle, n'est pas seulement pour le peuple d'Israël, mais 

aussi pour nous, l'Église et les autres païens qui seront sauvés. Ce qui est extraordinaire, 

c'est que nous entrerons d'abord dans ce repos le jour de l'Enlèvement et qu'Israël et 

les nations païennes devront attendre. Comment la miséricorde, l'amour et la grâce de 

Dieu sont grands ! Nous entrerons bientôt dans le repos ! Et si l'Église est déjà partie 

dans l'Enlèvement et que vous êtes dans la Tribulation, le Seigneur vous dit aujourd'hui 

qu'il reviendra une seconde fois sur cette terre, qu'il montera sur le mont des Oliviers, 

qu'il jugera l'antichrist, le faux prophète, la grande prostituée et tous les méchants qui 

ont adoré la bête ; mais pour ceux qui croient en Jésus, persévèrent en Lui et en Sa 

Parole, le repos viendra à la fin des sept années de la Tribulation, lorsque le Royaume 

Millénaire de Christ commencera. Le Seigneur vous dit : persévérez jusqu'à la fin, afin 

que vous soyez sauvés et que vous puissiez entrer dans le repos de Dieu, ne péchez pas 

dans l'incrédulité comme le peuple d'Israël lorsqu'il est sorti d'Égypte, car le Seigneur 

a juré dans sa colère que cette génération n’entrerait pas dans son repos, et elle est allé 

en enfer. 

 

- Exode 40.15 : Le terme דּוֹר (dôr) est utilisé ici pour indiquer le sacerdoce perpétuel 

pour ses générations ; lisons : « ... et tu les oindras comme tu auras oint leur père, pour 

qu'ils soient à mon service dans le sacerdoce. Cette onction leur assurera à perpétuité 

הֻנָה .le sacerdoce [heb [heb.  'ôlâmעוֹלָם]  .kehûnnâh] parmi leurs descendants [heb כְּּ

 « .[dôr  דּוֹר

 

Il est nécessaire de faire une clarification : le livre des Hébreux enseigne que le 

sacerdoce de l'ordre d'Aaron a cessé à cause de son imperfection due au péché et à la 

mort. Ce sacerdoce a été remplacé par le sacerdoce du Christ, le Grand prêtre selon 

l'ordre de Melchisédech (Hébreux 7.14-28). Comment cette promesse d'Exode 40.15 

s'accomplira sera expliquée au chapitre 9 de ce livre. 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    91 

 

Dans le livre du Lévitique : 

 

Le mot דּוֹר (dôr) est également utilisé dans Lévitique 6.18 dans le contexte de la portion 

des offrandes faites par le feu pour le sacrificateur Aaron et ses fils (cf. Lévitique 7.36). 

Lisons Lévitique 6.18 (DBY) : « Tout mâle d’entre les enfants d’Aaron en mangera ; c’est 

un statut perpétuel [heb. עוֹלָם 'ôlâm] en vos générations [heb. דּוֹר dôr], leur part des 

sacrifices faits par feu à l’Éternel : quiconque les touchera sera saint. » 

 

Le Seigneur a permis aux prêtres de manger de l'offrande et a dit que ce serait pour 

l'éternité. Si l'on considère que ce système de l'Ancienne Alliance est une figure des 

choses célestes et de ce qui se passerait dans la Nouvelle Alliance, nous pouvons 

expliquer la perpétuité du commandement de Dieu. Les offrandes étaient faites au 

Seigneur et il en donnait une part à ses sacerdoces ; cela souligne le don de Dieu de nous 

faire participer à son Royaume Éternel et à toutes ses bénédictions, à son héritage. C'est 

pourquoi il dit que nous sommes héritiers de Dieu et cohéritiers de Christ (Romains 

8.17). 

 

Dans le livre du Deutéronome : 

 

Dans le livre du Deutéronome, le mot ְדּוֹר (dôr) apparaît lorsqu'il s'agit de la promesse 

de Dieu de garder l'alliance et la miséricorde envers ceux qui l'aiment et gardent ses 

commandements, ette promesse est « à mille générations » (Deutéronome 7.9 ; cf. 1 

Chroniques 16.15 ; Ps 105.8) ; lisons Deutéronome 7.9 : « Reconnais donc que l’Eternel 

ton Dieu est le seul vrai Dieu, un Dieu fidèle à son alliance en témoignant de l’amour 

pour mille [heb. אֶלֶף 'eleph] générations [heb. דּוֹר dôr] envers ceux qui l’aiment et qui 

obéissent à ses commandements... » (BDS). 

 

Cette promesse n'est pas une exagération ou une figure hyperbolique, mais elle est 

littérale et a un sens qui pointe vers la descendance pour l'éternité, car si nous 

considérons qu'une génération a 70 ou 80 ans selon le Psaume 90.10, nous aurions 

soixante-dix mille (70 000) générations, ce qui indique une descendance infinie, pour 

une éternité. Ceci est confirmé dans le Psaume 105.8 - 10 (DBY) : 

 
8 Il s’est souvenu pour toujours [עוֹלָם 'ôlâm] de son alliance [heb. רִית  berıŷth], de la parole בְּ
[heb.  דָּבָר dâbâr] qu’il commanda pour mille [heb אֶלֶף 'eleph] générations [heb. דּוֹר dôr], 9 De 
l’alliance [heb. רִית בוּעָה .berıŷth] qu’il a faite avec Abraham, et qu’il a jurée [heb בְּ  [shebû'âh שְּ
à Isaac, 10 Et qu’il a établie pour Jacob comme statut [heb. חֹק chôq], pour Israël comme alliance 
[heb. רִית  ... [ôlâm' עוֹלָם .heb] berıŷth] perpétuelle בְּ

 

Le Seigneur parle ici de l'Alliance Abrahamique (heb. ְרִית  berıŷth), qu'Il appelle de בְּ

diverses manières : « la parole qu’il commanda » (heb. ר בָׁ וָׁה dâbâr דָּׁ  tsâvâh), « il a juré צָׁ



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  92 
 

» (heb. ה בוּעָׁ  Et il est intéressant de voir comment ; (chôq חֹק .heb) « shebû'âh), « statut שְּ

l'expression « pour mille générations » est placée dans le cadre de l'éternité, puisqu'au 

verset 8 il est dit « pour toujours » et que le verset 10 se termine par le mot « perpétuelle 

», c'est-à-dire « éternel » (heb. עוֹלָׁם 'ôlâm). En plus de cela, le psalmiste dit que l'Alliance 

Abrahamique, la Parole que le Seigneur a commendée, est pour mille générations et 

nous savons que cette alliance est éternelle. 

 

Or, au verset 10, il est clairement dit que l'alliance a été établie par le Seigneur comme 

statut, comme alliance éternelle. Par conséquent, « mille générations » signifie « des 

générations infinies, pour l'éternité ». 

 

D'autres passages du Deutéronome qui utilisent le terme דּוֹר (dôr) pour désigner des 

générations, c'est-à-dire une descendance, sont :  

 

- Deutéronome 29.22 : « Les générations [heb. דּוֹר dôr] à venir [heb. אַחֲריֹן 'achăryôn], 

vos enfants qui naîtront après vous et l'étranger qui viendra d'une terre lointaine, -à la 

vue des plaies et des maladies dont l'Éternel aura frappé ce pays, à la vue du soufre, du 

sel… » 

 

Dans ce verset, on voit que דּוֹר (dôr) fait référence à la progéniture, car après 

« générations à venir » (דּוֹר dôr אַחֲריֹן 'achăryôn), il est dit « vos enfants qui naîtront après 

vous … » 

  

- Deutéronome 32.7  

 

Un dernier contexte du livre du Deutéronome qu'il est nécessaire de mentionner, parce 

qu'il démontre l'utilisation du mot ְדּוֹר (dôr) pour désigner les générations comme la 

descendance, est le chapitre 32, verset 7 ; lisons : « Rappelle à ton souvenir les anciens 

jours, Passe en revue les années, génération par génération [heb. דּוֹר dôr דּוֹר dôr], 

Interroge ton père, et il te l'apprendra, Tes vieillards, et ils te le diront. » 

 

Ici, Moïse parle des générations rétrospectivement, en désignant toute la progéniture 

qui a été prolongée. L'expression utilisée pour « génération par génération » est דּוֹרְ דּוֹר  

(dôr dôr). Ce verset est très important car il montre que la Bible n'utilise pas cette 

expression comme une métaphore de l'éternité sans référence à la descendance. 

Deutéronome 32.7 démontre l'utilisation de דּוֹר דּוֹר  dôr dôr pour indiquer les personnes 

qui se succèdent dans une lignée générationnelle, de descendance, une lignée 

généalogique. 

 

Dans le livre de Josué :  



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    93 

 

 

Dans le livre de Josué, l'expression ְדּוֹר דּוֹר  (dôr dôr) apparaît au chapitre 22 verset 28 ; 

lisons : « Et nous avons dit : S’il arrive qu’il nous disent cela, à nous et à nos générations 

[heb. דּוֹר dôr] dans l’avenir, nous leur dirons : Voyez la forme de l’autel de l’Éternel que 

nos pères ont fait, non pour des holocaustes, ni pour des sacrifices, mais comme témoin 

entre nous et vous. » (DBY). Les versions LSG, SG21, BDS et NEG utilisent le mot 

« descendants ». Comme dans Deutéronome 32.7, ce verset de Josué 22 confirme 

l'utilisation du terme דּוֹר (dôr) pour désigner la descendance. 

 

Dans les juges :  

 

Le mot דּוֹר (dôr) se trouve au chapitre 2 verset 10 : « Toute cette génération [heb. דּוֹר 

dôr] fut recueillie auprès de ses pères, et il s'éleva après elle une autre génération 

[heb. דּוֹר dôr], qui ne connaissait point l'Éternel, ni ce qu'il avait fait en faveur d'Israël. » 

  

Le contexte de ce verset est la mort de Josué et comment une génération s'est levée qui 

ne connaissait pas le Seigneur et a commencé à pécher, à commettre toutes sortes 

d'abominations. Dans Deutéronome 32.7 et Josué 22.28, l'utilisation du mot דּוֹר (dôr) 

pour indiquer la progéniture est confirmée. 

 

Dans le livre de Job :  

 

Dans ce livre, le terme דּוֹר (dôr) apparaît au chapitre 8 verset 8 : « Interroge ceux des 

générations [heb. דּוֹר dôr] passées, Sois attentif à l'expérience de leurs pères ».  Bildad 

fait référence à l'ascendance ; Dans la deuxième partie du verset, l'application du terme 

à la famille est confirmée, puisqu'il est dit les « pères » de ces générations.  

  

L'autre contexte où ְדּוֹר (dôr) est utilisé est dans Job 42.16 : « Job vécut après cela cent 

quarante ans, et il vit ses fils et les fils de ses fils jusqu'à la quatrième génération [heb. 

 « .[dôr דּוֹר

 

Il est frappant de constater que l'expression « quatrième génération » en hébreu 

n'apparaît complète avec דּוֹר (dôr) que dans ce verset de Job 42.16 et dans Genèse 15.16 

lorsque le Seigneur fait l'alliance avec Abraham et lui prophétise ce qui arrivera à sa 

descendance. Il y a d’autres contextes dans lesquels les versions bibliques incluent 

l'expression complète « quatrième génération », mais le mot דּוֹר (dôr) n'apparaît pas 

dans la version hébraïque. Ces contextes parlent des malédictions de la Loi (Exode 20.5 

; 34.7 ; Deutéronome 5.9) et ceux se référant à la postérité de Jéhu qui serait assis sur 

le trône d'Israël jusqu'à la quatrième génération (2 Rois 10.30 ; 15.12). 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  94 
 

Dans le livre des Psaumes :  

 

Nous trouvons également le terme « génération » appliqué à un groupe de personnes 

dans plusieurs passages, différents de ceux que nous avons discutés dans les pages 

précédentes ; Les contextes sont les suivants (DBY) : 

 

Psaume 14.5 : 

 

Là, ils ont été saisis de frayeur ; car Dieu est au milieu de la génération [heb. דּוֹר dôr] 

juste [heb. צַדִּיק tsaddıŷq]. 

 

Dans ce psaume, l’auteur parle de la génération des justes qui correspond à celle qui est 

née de nouveau, qui croit en Jésus-Christ comme unique Seigneur et Sauveur. C'est la 

génération des sauvés qui héritera de toutes les promesses : la descendance sainte et 

éternelle, la Nouvelle Terre et les Nouveaux Cieux, et le gouvernement éternel. 

 

- Psaume 22.30 - 31 : 

 

Lisons les versions LSG (22.30 - 31) et BDS (22.31 - 32) : 

 

Version Louis Segond (22.30 - 31) Version Bible Du Semeur (22.31 - 32) 

 
30 (22:31) La postérité [heb.  זֶרַע 

zera’] le servirá ; On parlera du 

Seigneur à la génération [heb.  דּוֹר 

dôr] future.  
31 (22:32) Quand elle viendra, elle 

annoncera sa justice, Elle annoncera 

son œuvre au peuple nouveau-né.  

31 Leur postérité, à son tour, ╵servira 

l’Eternel 

et parlera de lui ╵à la génération 

[heb. דּוֹר dôr] ╵qui viendra après 

elle. 
32 Ils proclameront sa justice 

et ils annonceront ╵au peuple qui va 

naître ╵ce qu’a fait l’Éternel.  

 

Ce psaume parle du Royaume Éternel. Lorsqu'il dit que « la postérité le servira », il se 

réfère à la descendance car le terme hébreu utilisé est זֶרַע (zera') ; le contexte précédent 

confirme cette descendance. 

 

Aux versets 27 à 29, David décrit l’accomplissement de l’Alliance Abrahamique 

concernant les familles et les nations bénies dans la Semence, Christ (Genèse 22.18 ; 

26.4 ; 28.14), dont les souffrances et la mort sont détaillées dans ce psaume comme 

faisant partie de son œuvre rédemptrice (Psaume 22.1, 7–8, 15–18). Dans la version 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    95 

 

BDS nous lisons « leur postérité », dont le pronom « leur » réfère aux « grands de la 

terre » qui seront les ressuscités et glorifiés mentionnés dans le verset 30. 

 

Lisons les versets 27 à 29 dans la version Ostervald (OST) : 

 
27 Les humbles mangeront et seront rassasiés ; ceux qui cherchent l’Éternel, le loueront ; votre 
cœur vivra à perpétuité.28 Tous les bouts de la terre s’en souviendront, et reviendront à 
l’Éternel ; toutes les familles des nations se prosterneront devant ta face.29 Car le règne 
appartient à l’Éternel, et il domine sur les nations. 
 

Les humbles (heb. נָׁו  ,ânâv) du verset 27 sont les personnes qui seront sauvées‛ עָׁ

désignées aussi comme « ceux qui cherchent l’Éternel », dont le cœur (héb. ב  (lêbâb – לֵבָׁ

vivra pour toujours et ils hériteront de la nouvelle Terre (Matthieu 5.5). Dans ce 

contexte, David en vient à parler du Royaume Éternel, lorsqu’il déclare : « Car à l’Éternel 

appartient le règne » (héb. ה לוּכָׁ  .« melûkâh) et « Il domine sur les nations – מְּ

 

C’est dans le cadre du Royaume Éternel que, dans ce Psaume 22, David commence à 

parler de la descendance sainte, sans péché et sans mort, qui se multipliera 

éternellement et qui adorera Dieu. Cette partie du Psaume 22 est particulièrement 

puissante, car elle affirme que toutes les familles des nations adoreront Dieu, le Roi, ce 

qui constitue l’objectif même de l’accomplissement de la promesse de la descendance 

sainte et éternelle : des fleuves d’adorateurs multipliés grâce à la sagesse et à 

l’omnipotence de Dieu. 

 
Lisons maintenant les versets 30 à 32 (OST) : 

 
30 Tous les riches de la terre mangeront aussi et se prosterneront ; tous ceux qui descendent 
vers la poussière et celui qui ne peut conserver sa vie, s’inclineront devant lui. 
31 La postérité le servira ; on parlera de l’Éternel à la génération future. 
32 Ils viendront, et raconteront sa justice au peuple qui naîtra, parce qu’il aura fait ces choses. 
 

La version OST traduit le terme hébreu שֵן  par « les riches » ; la version Louis (dâshên) דָּׁ

Segond par « les puissants ». Le mot hébreu signifie littéralement « gras » et, au sens 

figuré, « riche et fertile, abondant, oindre, rassasier ». À la lumière de ces 

significations, « les riches » désignent tous les ressuscités-glorifiés, auxquels David fait 

référence lorsqu’il parle de « ceux qui descendent dans la poussière » (Psaume 22.29), 

lesquels doivent ressusciter afin de pouvoir adorer le Seigneur. Quand nous aurons 

notre corps glorifié, nous recevrons la richesse de la gloire de son héritage qu’il réserve 

aux saints (Éphésiens 1.18). 

 

Dans ce Psaume 22, David se réfère à la descendance sainte, sans péché et sans mort, 

qui se multipliera éternellement. Cela est confirmé lorsqu’il déclare littéralement : « La 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  96 
 

postérité le servira ; on parlera de l’Éternel à la génération future. ». Cette descendance 

et cette génération sont celles de ceux qui étaient descendus dans la poussière et qui 

ressusciteront. Cela est encore confirmé au verset 31, lorsqu’il est dit : « Ils viendront, 

et raconteront sa justice au peuple qui naîtra, parce qu’il aura fait ces choses ». Les 

verbes au pluriel se rapportent à la descendance et à la génération, qui annonceront la 

justice de Dieu à la multiplication de la descendance après eux, laquelle est désignée au 

verset 32 comme « au peuple qui naîtra ». 

 

Lorsque, dans les versions DBY, LSG, NEG et SG21 nous lisons « la génération future », 

il est nécessaire de noter que le mot « future » n'apparaît pas dans le texte hébreu, mais 

seulement « génération » (heb.דּוֹר dôr) ; cependant, le contexte du verset 31 confirme 

qu'il se réfère à la descendance future qui se multipliera dans le Royaume Éternel. La 

version LSG la traduit par « les gens qui ne sont pas encore nés », mais en hébreu, il est 

dit « peuple qui naîtra », comme le traduit la version OST : « ... un peuple qui naîtra, 

parce qu’il aura fait ces choses. » 

 

- Psaume 24.3 - 6 (SG21) :  

 
3 Qui pourra monter à la montagne de l’Éternel ? 
Qui pourra se tenir dans son lieu saint ? 
4 Celui qui a les mains innocentes et le cœur pur, 
celui qui ne se livre pas au mensonge 
et qui ne fait pas de serments trompeurs. 
5 Il obtiendra la bénédiction de l’Éternel, 
la justice du Dieu de son salut. 
6 Telle est la génération [heb. דּוֹר dôr] de ceux qui te cherchent, 
qui aspirent après toi, Dieu de Jacob ! – Pause. 
 

Ce psaume fait également référence au Royaume Éternel, puisque le verset 3 parle de 

la montagne de l’Éternel et de son lieu saint, qui correspondent à la nouvelle Jérusalem. 

Le verset 4 répond à la question du verset 3 sur qui montera à la montagne de l’Éternel ; 

la réponse est : les enfants de Dieu, c'est-à-dire ceux qui ont été sauvés en Jésus-Christ 

et qui ont donc pratiqué la sainteté, ce qui est énoncé au verset 4 quand il est dit que 

seuls ceux qui ont les mains innocentes et le cœur pur monteront, celui qui ne s’est pas 

livré au mensonge, ni a juré par la tromperie. 

 

Dans ce Psaume 24, le Seigneur décrit celui qui a été lavé du sang précieux de Jésus-

Christ, sanctifié par le Saint-Esprit. Le verset 6 parle de la génération de ceux qui 

cherchent le Seigneur, se référant aux saints décrits au verset 4, qui recevront la 

bénédiction et la justice de Dieu.  

 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    97 

 

Le contexte du Royaume Éternel est corroboré au verset 7 lorsqu'il est dit que les portes 

éternelles doivent être élevées pour que le Roi de gloire, le Seigneur Jésus-Christ, le 

puissant dans la bataille, le fort et le vaillant, puisse entrer ; Le verset 9 réitère ce 

commandement que les portes éternelles soient levées pour que le Roi de gloire puisse 

entrer. 

 

- Psaume 48.13 - 14 : 

 
13  (48 :14) Observez son rempart, Examinez ses palais, Pour le raconter à la génération [heb. 
 14 (48 :14) Voilà le Dieu qui est notre Dieu éternellement  .[achăryôn' אַחֲריֹן .heb] dôr] future דּוֹר
et à jamais [heb. עוֹלָם 'ôlâm עַד 'ad] ; Il sera notre guide jusqu'à la mort. 

 

Ce psaume, comme les précédents, se réfère au Royaume Éternel ; depuis le premier 

verset qui dit « Dans la ville de notre Dieu, sur sa montagne sainte. » Cette ville 

correspond à la Nouvelle Jérusalem. Lisons les versets 1 à 2 (3) :   

 
1 (48 :1) Cantique. Psaume des fils de Koré. (48 :2) L'Éternel est grand, il est l'objet de toutes les 
louanges, Dans la ville de notre Dieu, sur sa montagne sainte. 
2 (48 :3) Belle est la colline, joie de toute la terre, la montagne de Sion ; Le côté 
septentrional, c'est la ville du grand roi. 

 

La nouvelle Jérusalem apparaît avec les noms de « la ville de notre Dieu », « montagne 

sainte », « belle est la colline », « montagne de Sion », « la ville du grand Roi » et « la ville 

de l'Éternel des armées », comme nous lisons dans le verset 8 de ce Psaume 48 : « 8 (48 

: 9) Ce que nous avions entendu dire, nous l'avons vu Dans la ville de l'Éternel des 

armées, Dans la ville de notre Dieu : Dieu la fera subsister à toujours. -Pause. » 

 

La génération à venir est placée dans ce contexte du Royaume Éternel décrit par le 

psaume ; c’est pourquoi elle se réfère à celle qui se multipliera dans ce royaume. 

 

- Psaume 78.6 : 

 
6 … pour que la génération [heb. דּוֹר dôr] future [heb. אַחֲריֹן 'achăryôn], 
celle des enfants à naître, la connaisse, 
et que, devenus grands, ils en parlent à leurs enfants. 

 

Dans ce psaume, le sens spécifique du mot hébreu דּוֹר (dôr) est confirmé, en tant que 

descendance, puisqu'il parle de la génération à venir qui est sur le point de naître et dit 

immédiatement « des enfants à naître » mais avant, au verset 5, le psaume parle aussi 

des enfants et dans le verset 8, de la génération désobéissante et rebelle ; ici le terme 

hébreu דּוֹר dôr est à nouveau utilisé (Psaume 78.8). 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  98 
 

- Psaume 89.1 - 4 :  

 

Ce psaume parle de l'Alliance Davidique qui est centrée sur la descendance sainte et 

éternelle et le Royaume Éternel, lorsqu'il parle de la maison qui sera bâtie par le 

Seigneur et du trône pour toutes les générations. Dans le Psaume 89, les termes « pour 

toujours », « semence (descendance) » et « de génération en génération » sont liés ; 

Lisons les versets 1 à 4 (DBY) : 

 
1 Je chanterai à toujours [heb. עֹלָם עוֹלָם 'ôlâm 'ôlâm] les bontés de l’Éternel ; de génération en 
génération [heb. דּוֹר דּוֹר dôr dôr] je ferai connaître de ma bouche ta fidélité. 2 Car j’ai dit : La 
bonté sera édifiée pour toujours [heb. עוֹלָם עֹלָם  'ôlâm 'ôlâm] ; dans les cieux mêmes tu 
établiras ta fidélité. 3 J’ai fait alliance avec mon élu, j’ai juré à David, mon serviteur : 4 J’établirai 
ta semence [heb. זֶרַע zera' : descendance] pour toujours [heb. עוֹלָם  עֹלָם  'ôlâm 'ôlâm], et 
j’édifierai ton trône de génération en génération [heb. דּוֹר דּוֹר  dôr dôr]. Sélah. 

 

Ces mêmes termes « descendance (semence) » (זֶרַע zera') et « génération » (ְדּוֹר dôr ְדּוֹר 

dôr) sont rapportés dans le Psaume 112.1 - 2 ; lisons : 

 
1 Louez l’Éternel ! 
Heureux l’homme qui craint l’Éternel, 
qui trouve un grand plaisir à ses commandements. 
2 Sa descendance [heb. זֶרַע zera'] sera puissante sur la terre, 
la génération [heb. דּוֹר dôr] des hommes droits sera bénie. 

 

Ce psaume parle de celui qui s'est repenti de tous ses péchés, qui a reçu le Christ dans 

son cœur et qui a été sauvé. Le psalmiste appelle cela « bienheureux » ; puis le psaume 

parle de la récompense des enfants de Dieu qui sera donnée dans l'éternité, ce qui est 

détaillé au verset 2 quand il parle de la postérité qui sera puissante sur la terre ; la 

référence ici est à la Nouvelle Terre, le Royaume Éternel, c'est la génération sainte et 

éternelle des justes qui est ici appelée bénie.  

 

- Psaume 102 : 

 

Dans le Psaume 102.18, l'expression « générations future » que nous avons étudiée dans 

le livre du Deutéronome est à nouveau utilisée ; lisons : « Cela sera écrit pour la 

génération [heb.  דּוֹר dôr] à venir [heb. אַחֲריֹן 'achăryôn] / et le peuple [heb. עַם 'am] 

qui sera créé [heb. בָרָא bârâ'] louera Jah ... » (DBY). 

 

Ce Psaume 102 est d'un intérêt particulier parce qu'il parle du Royaume Éternel dans 

plusieurs versets ; voyons : "Mais toi, ô Seigneur, tu dureras éternellement [heb.  עוֹלָם 

'ôlâm], et ta mémoire de génération en génération [heb. דּוֹר דּוֹר  dôr dôr]. » (Psaume 

102.12. DBY) 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    99 

 

Le psalmiste parle de l'éternité de Dieu lorsqu'il dit « tu demeureras éternellement » ; 

et réaffirme cet attribut dans la deuxième partie du verset lorsqu'il énonce les 

générations éternelles qui connaîtront le Seigneur : « Et ta mémoire de génération en 

génération ».  

 

Poursuivons la lecture de ce puissant psaume 102 à partir de la structure suivante : 

Dans les versets 13 et 14, l'auteur décrit l'état déchu de l'homme et de la Jérusalem 

terrestre, la cité de Sion dont Dieu aura pitié. Les versets 19 à 20 parlent de l'œuvre de 

rédemption du Seigneur parce que, depuis son sanctuaire, il a vu des êtres humains 

captifs, emprisonnés et menacés de subir la mort éternelle. Il convient de noter que le 

terme que la Segond 21 traduit par « destinés (à la mort) » en hébreu est בֵן (bên) qui 

signifie « fils » ; la traduction littérale serait alors « fils de la mort », ce qui est une 

référence claire à l'humanité adamique qui a porté des enfants sous la malédiction du 

péché et de la mort ; une descendance avec ces caractéristiques dès le moment de 

l'engendrement. 

 

Le verset 17 du Psaume 102 parle des dépouillés dont le terme exact en hébreu est « 

privé » (ר  ar'âr), ce qui rappelle Romains 3.23 : « ... tous ont péché et sont privés de' עַרעָׁ

la gloire de Dieu... » Cette prière ou supplication de ceux qui sont privés de la gloire de 

Dieu est un cri de repentance ; nous pouvons le confirmer au verset 20 du Psaume 102 

lorsqu'il parle des gémissements des prisonniers qui sont entendus par le Seigneur et 

de sa réponse de délivrance de ceux qui sont destinés à la mort éternelle. Lisons le 

Psaume 102.14-15, 18, 20-21 (SG21) : 

 
14 Tu te lèveras, tu auras compassion de Sion, 
car il est temps de lui faire grâce. 
Oui, le moment fixé est arrivé, 
15 car tes serviteurs en aiment les pierres, 
ils sont attachés à sa poussière… 
18 Il est attentif à la prière de celui qu’on a dépouillé [heb. עַרעָר 'ar'âr], 
il ne méprise pas sa prière… 
20 car il regarde du haut de sa demeure sainte. 
Du haut du ciel, l’Eternel observe la terre 
21 pour écouter les gémissements des prisonniers [heb. אָסִיר 'âsıŷr], 
pour délivrer ceux qui sont destinés [heb. ן מוּתָה .bên] à la mort [heb בֵּ  ... [temûthâh תְּ
 

Les résultats de cette puissante œuvre de rédemption, de délivrance et de miséricorde 

sont les versets 16-19, 21-22 et 29 du Psaume 102 qui se réfèrent au Royaume Éternel 

; voyons (OST) :  

 
16 Alors les peuples craindront le nom de l’Éternel, et tous les rois de la terre, ta gloire ; 
17 Quand l’Éternel aura rebâti Sion, qu’il aura paru dans sa gloire, 

https://www.levangile.com/comparateur-bible-19-102-16
https://www.levangile.com/comparateur-bible-19-102-17


Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  100 
 

18 Qu’il aura écouté la requête des désolés, et n’aura pas dédaigné leur supplication. 
19 Cela sera écrit pour la génération à venir ; et le peuple qui sera créé, louera l’Éternel… 
22 Afin qu’on célèbre en Sion le nom de l’Éternel, et sa louange dans Jérusalem… 
23 Quand tous les peuples s’assembleront, et tous les royaumes, pour servir l’Éternel. 
29 Les enfants [heb. ן  .habiteront en repos [heb [ebed' עֶבֶד .heb] bên] de tes serviteurs בֵּ
 .devant toi [kûn כּוּן .heb] sera affermie ['zera רַע .heb] shâkan], et leur postérité שָכַן
 

Les résultats de la puissante œuvre de rédemption décrite dans les versets ci-dessus du 

Psaume 102 sont : 

 

- Les nations craindront (révéreront) le nom de l’Éternel (v. 15a). 

- Tous les rois de la terre révéreront et loueront la gloire de Dieu (v. 15b). 

- Dieu bâtira Sion (v. 16a) qui, dans le contexte du Royaume Éternel, est la 

construction de la Nouvelle Jérusalem, car dans Hébreux 11.10, il est dit que Dieu 

est l'architecte et le constructeur de la ville céleste, la Nouvelle Jérusalem, Sion. 

- Dans la cité céleste, on verra la gloire de Dieu (v. 16b). 

 

Mais il y a d'autres bénédictions de l'œuvre de la rédemption et elles se réfèrent à la 

promesse d'une descendance éternelle qui est décrite et réitérée dans les versets 18, 

21 à 22 et 28 ; voyons : 

 

- Il y aura une génération à venir et un peuple qui naîtra (heb. א רָׁ  .bârâ') (v. 18) בָׁ

- Le nom du Seigneur et ses louanges seront publiés dans Sion, la Nouvelle Jérusalem, 

la cité céleste (v. 21). 

- Tous les peuples et tous les royaumes seront rassemblés en un seul pour servir 

l’Éternel (v. 22). 

- La descendance sainte et éternelle subsistera (heb. כַן  shâkan) et sera établie et שָׁ

affermie devant le Seigneur (v. 28).  

 

Il est intéressant de noter qu’au verset 18b, le psalmiste déclare : « Le peuple qui sera 

créé louera Jah » (DBY). Or, le mot hébreu traduit par « créer » est א רָׁ -Le Saint .(’bârâ) בָׁ

Esprit n’a pas choisi le verbe hébreu יָׁלַד (yâlad), qui signifie « engendrer » ou « naître ». 

L’auteur du Psaume 102 a employé le terme א רָׁ  parce que le Seigneur voulait ,(’bârâ) בָׁ

parler d’une nouvelle création, exactement comme dans le récit de la Genèse, où ce 

même verbe est utilisé de manière répétée (Genèse 1.1, 21, 27). 

 

Les questions qui s’imposent alors sont les suivantes : quel est ce peuple qui sera créé 

? Quelles sont ces nouvelles personnes, ces générations à venir, qui loueront le Seigneur 

? 

 

https://www.levangile.com/comparateur-bible-19-102-18
https://www.levangile.com/comparateur-bible-19-102-19
https://www.levangile.com/comparateur-bible-19-102-22
https://www.levangile.com/comparateur-bible-19-102-23
https://www.levangile.com/comparateur-bible-19-102-29


De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    101 

 

Le peuple, les personnes et les générations mentionnés se réfèrent à la descendance 

sainte des personnes glorifiées, qui naîtront pour l’éternité, génération après 

génération. Elles se multiplieront éternellement et multiplieront ainsi la louange et la 

gloire de Dieu — Dieu le Père, Dieu le Fils et Dieu le Saint-Esprit. En effet, Sa puissance, 

Sa beauté et Sa sagesse sont inépuisables ; Sa grandeur est impénétrable. Dieu est digne 

d’être béni et loué éternellement. Ses œuvres sont dignes d’être célébrées de génération 

en génération. La beauté de Sa gloire et de Sa magnificence mérite d’être exaltée à 

jamais par des nations infinies ; Ses actes prodigieux et merveilleux doivent être 

proclamés. Sa bonté, Sa miséricorde et Sa justice sont dignes d’être chantées par les 

générations à venir, éternellement et pour toujours, comme l’atteste le Psaume 145.1–

7. Alléluia ! 

 

Ces générations à venir, qui seront créées, seront nouvelles, parce qu’elles naîtront 

saintes, sans mort, revêtues de l’immortalité et de l’éternité, comme Adam et sa femme 

l’étaient lorsque le Seigneur les créa. C’est pourquoi, dans le Psaume 102.18b, le terme 

« créer », א רָׁ  ,est employé : il nous rappelle que Dieu a fait l’homme saint, pur ,(’bârâ) בָׁ

sans péché, immortel et éternel, et qu’Il a établi une alliance dans laquelle Il garantissait 

que cela serait à nouveau. 

 

Un tel événement concernant des générations à venir ne s’est jamais produit jusqu’à 

présent, car Adam et sa femme ont mangé de l’arbre de la connaissance du bien et du 

mal (Genèse 3.6 – 7). La désobéissance de l’homme a ainsi provoqué l’entrée du péché 

et de la mort dans le monde (Romains 5.12, 15, 17, 21), entraînant l’humanité dans une 

succession de générations marquées par le péché et la mort (Genèse, chapitre 5). 

 

Mais Dieu, dans Sa grande miséricorde, a décidé qu’il y aurait de nouvelles générations, 

vivantes, saintes et éternelles, par la grâce de notre Seigneur Jésus-Christ, par qui la vie 

et la résurrection d’entre les morts sont entrées dans le monde. Par Lui, Dieu nous a 

donné le don de la justice et la justification qui donne la vie (Romains 5.17–18 ; 1 

Corinthiens 15.17–21). 

 

Le Christ fera de nous des enfants de la résurrection, afin que la vie en abondance se 

manifeste dans des générations saintes et éternelles qui L’adoreront pour toujours. Ce 

sont elles les nouvelles générations créées, le peuple à venir du Psaume 102.18. Et, bien 

sûr, elles seront nouvelles. 

 

Si le Roi nous a déjà rendus nouveaux par Son œuvre rédemptrice, si nous avons reçu 

une vie nouvelle et s’Il nous donnera un corps glorifié, combien plus les générations 

éternelles — la descendance sainte — seront-elles quelque chose de véritablement 

nouveau ! Elles constituent la lignée bénie que nous porterons comme fruit, comme 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  102 
 

l’accomplissement de la promesse de fécondité et de multiplication donnée à Adam 

dans l’Alliance Édénique. 

 

Les miséricordes de Dieu sont grandes ! C’est pourquoi nous louons le Père, le Fils et le 

Saint-Esprit, le Dieu de toute grâce, de tout amour et de toute puissance. 

 

Pour conclure l’étude de ce puissant Psaume 102, il est nécessaire de s’arrêter sur 

certains termes et sur leurs traductions dans les versions bibliques françaises. Au 

verset 29, les traductions rendent le texte par « habiteront » (LSG, NEG), « auront une 

demeure » (BDS) et « pourront s’établir » (SG21). Ces versions traduisent le mot hébreu 

כַן  par les idées de « demeurer », « habiter » ou « s’établir ». Cependant, ce (shâkan) שָׁ

verbe hébreu signifie également « continuer », comme le rend la version anglaise King 

James : « shall continue ». Voyons maintenant le tableau suivant : 

 

Tableau 20  

Comparaison du Psaume 102.28 en deux versions de la Bible 

PSAUME 102 

Ostervald (OST) 

PSAUME 102 

NEW KING JAMES VERSION (NKJV) 
29 (28) Les enfants [heb. ן  bên] de tes בֵּ

serviteurs [heb. עֶבֶד 'ebed] habiteront 

en repos [heb. שָכַן shâkan], et leur 

postérité [heb. רַע zera'] sera affermie 

devant toi [heb. כּוּן kûn]. 

28 The children of Your servants will 

continue [heb. שָכַן shâkan], 

And their descendants will be established 

before You.” 

 

De tout ce qui précède, nous concluons que lorsque le verset 12 du Psaume 102 déclare 

que l’Éternel subsiste éternellement et que Sa mémoire dure de génération en 

génération (héb. דּוֹר dôr – דּוֹר dôr), ces générations se réfèrent aux descendants saints 

et éternels. Il s’agit des fils des serviteurs (héb. בֵן bên – עֶבֶד ‘ebed) mentionnés au verset 

28, qui continueront (héb. כַן  .devant Dieu (kûn כּוּן .héb) shâkan) et qui seront établis שָׁ

 

Dans le livre des Proverbes :  

 

Dans Proverbes 27.24 apparaît l'expression « de générations en génération », lisons le 

texte : « car l’abondance n’est pas pour toujours, et une couronne dure-t-elle de 

génération en génération [ דּוֹר דּוֹר  dôr dôr] ? »  

 

L’auteur parle ici des richesses terrestres, qui ne sont pas durables. Il pose alors la 

question de savoir si ces richesses peuvent subsister à travers des générations 

éternelles. La réponse implicite est négative : les richesses de ce monde sont 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    103 

 

passagères. En revanche, les richesses dans la gloire constituent l’héritage perpétuel et 

éternel de Christ, auquel participent les Siens (Hébreux 9.15). 

 

Dans le livre de l'Ecclésiaste :  

 

Dans ce livre, le terme « génération » est clairement appliqué à la descendance humaine. 

Lisons Ecclésiaste 1.3 – 4 : 

 
3 Quel avantage revient-il à l'homme de toute la peine qu'il se donne sous le soleil ? 4 Une 
génération [heb. דּוֹר dôr] s'en va, une autre vient, et la terre subsiste toujours. 

 

La description du prédicateur met en évidence la vanité de la vie dans le monde 

mauvais, auquel la création a été soumise à cause du péché (Romains 8.20). Les 

générations se succèdent dans un cycle marqué par le péché et la mort. 

 

Dans le livre d'Ésaïe : 

 

Le terme « génération » apparaît dans le livre d’Ésaïe dans plusieurs contextes 

significatifs ; voyons : 

 

1. La descendance retranchée — Babylone, symbole du monde 

 

Pour illustrer l’absence de descendance, le prophète évoque Babylone, symbole du 

monde. Lisons Ésaïe 13.20 (DBY) :  

 
20 Elle ne sera jamais habitée, et on n’y demeurera pas, de génération en génération [heb.  דּוֹר 
 dôr dôr], et l’Arabe n’y dressera pas sa tente, et les bergers n’y feront pas reposer leurs דּוֹר
troupeaux…  

 

Le prophète annonce qu'il n'y aura pas de générations à Babylone, ce qui représente la 

perdition en enfer et la perte de la promesse de la descendance sainte multipliée 

éternellement. La même idée est exprimée à propos du pays d’Édom dans Ésaïe 34.10 

(SG21) :  

 
10 … qui ne s'éteindra ni la nuit ni le jour. Sa fumée s'élèvera éternellement. De génération en 
génération [heb. דּוֹר דּוֹר  dôr dôr], il restera désert, plus jamais personne n’y passera. »  

 

Il est important de noter que, dans ces deux passages, l’expression « de génération en 

génération » n’est pas une simple métaphore de l’éternité : elle fait référence à des 

personnes réelles. En effet, Ésaïe 13.20 précise : « on n’y demeurera pas », et Ésaïe 34.10 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  104 
 

ajoute : « plus jamais personne n’y passera ». L’absence de générations est ainsi 

explicitement liée à l’absence de personnes. 

 

2. Les générations convoquées par Dieu — le Royaume Éternel 

 

À l’inverse, dans Ésaïe 41.4, le Seigneur déclare (SG21) : 

 
4 Qui a accompli cela ? Qui l’a mis en œuvre ? C’est celui qui a convoqué les générations dès le 
commencement : c’est moi, l’Éternel, qui suis le premier, et je serai encore le même avec les 
générations à venir.  

 

Le Seigneur manifeste ici Son omniscience et Sa toute-puissance, en affirmant qu’Il est 

le Créateur et le Maître de toutes les générations, y compris les dernières, que l’on peut 

qualifier de celles qui se multiplieront dans le Royaume Éternel. Cette promesse est 

confirmée dans Ésaïe 44.3 : 

 
3 En effet, je verserai de l’eau sur la terre qui a soif et des ruisseaux sur le terrain sec ; je 
déverserai mon Esprit sur ta descendance et ma bénédiction sur tes rejetons…  

 

Cette génération est celle du Royaume Éternel, marquée par l’effusion de l’Esprit et par 

la bénédiction divine. Nous y reviendrons plus loin dans notre livre. 

 

6.4 Les générations adamiques sous le péché et la mort 

 

Les générations adamiques sont celles qui sont nées d'Adam après son péché et 

correspondent à toute l'humanité jusqu'à présent. Ces générations ont été écrites dans 

un livre que la Bible appelle : « Le livre des générations d'Adam », qui correspond au 

livre de la mort, rempli de noms avec la malédiction du péché et de la mort. Ce livre 

apparaît dans Genèse 5.1 (DBY) : « C’est ici le livre des générations d'Adam. Au jour 

où Dieu créa l'homme, il le fit à la ressemblance de Dieu.  

 

En hébreu, le mot pour livre est סֵפֶר (sêpher) qui signifie « livre, écriture, registres » ; et 

pour « générations », c'est ה דָׁ  ,qui signifie aussi « familles, naissances (tôledâh) תוֹלְּ

descendants ». La façon de prouver que ce livre des générations d'Adam est le livre de 

la mort est de regarder la liste que Moïse fait dans Genèse 5 ; lisons les versets 2 et 3 : 

 
2 Il créa l'homme et la femme, il les bénit, et il les appela du nom d'homme, lorsqu'ils furent 
créés. 3 Adam, âgé de cent trente ans, engendra un fils à sa ressemblance, selon son image, et il 
lui donna le nom de Seth. 

 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    105 

 

Le livre des générations d'Adam contient toutes les générations qui se sont multipliées 

pendant ces six mille ans et qui apportent l'image et la ressemblance d'Adam, c'est-à-

dire de la mort. Ceci est confirmé au verset 3, lorsque Seth est mentionné de qui Noé est 

né. L'humanité adamique, à la ressemblance et à l'image de l'homme déchu, Adam, s'est 

multipliée à partir de la descendance de Noé, de ses fils Cham, Sem et Japhet. Dans 

Genèse 5, il y a un contraste entre les versets 2 et 3 ; le verset 2 parle de la création de 

l'homme et de la femme, de la façon dont Dieu les a appelés « Adam » le jour de leur 

création. Pourtant, au verset 3, Adam avait déjà péché, parce qu'il est question pour la 

première fois d'un fils engendré à son image et à sa ressemblance. Ensuite, les 

descendants d'Adam, les fils et les filles, et leurs descendants, marqués par la mort, sont 

décrits ; lisons Genèse 5.4-5 : 

 
4 Les jours d'Adam, après la naissance de Seth, furent de huit cents ans ; et il engendra des fils 
et des filles. 5 Tous les jours qu'Adam vécut furent de neuf cent trente ans ; puis il mourut.  
 

Cette dernière phrase « et mourut » est répétée à la fin de la vie de chacun des 

descendants d'Adam ; nous allons voir que le livre des générations d'Adam est le livre 

de la mort à cause du péché ; Lisons Genèse 5 versets 8, 11, 14, 17 et 20 (c'est nous qui 

soulignons) : 

 

Cette dernière phrase « il mourut » est répétée à la fin de la vie de chaque descendant 

d'Adam ; nous allons voir que le livre des générations d'Adam est le livre de la mort à 

cause du péché ; lisons Genèse, 5 versets 8, 11, 14, 17 et 20 : 

 
8 Tous les jours de Seth furent de neuf cent douze ans ; puis il mourut. 
11 Tous les jours d'Énosch furent de neuf cent cinq ans ; puis il mourut. 
14 Tous les jours de Kénan furent de neuf cent dix ans ; puis il mourut. 
17 Tous les jours de Mahalaleel furent de huit cent quatre-vingt-quinze ans ; puis il mourut.  
20 Tous les jours de Jéred furent de neuf cent soixante-deux ans ; puis il mourut. 

 

Depuis Adam, il y a six générations avec la marque « il mourut », c'est le sceau de la mort 

des noms qui sont enregistrés dans le livre des générations d'Adam. Mais, cette ligne de 

mort a été interrompue par un événement glorieux, et c'était l'Enlèvement d'Hénoch. 

Les générations de la mort ont été interrompues, et la Parole de Dieu dit que ce 

serviteur a disparu, parce que le Seigneur l'a pris ; il n'est pas dit « et mourut » ; lisons 

Genèse 5 de 21 à 24 : 

 
21 Hénoc, âgé de soixante-cinq ans, engendra Metuschélah. 22 Hénoc, après la naissance de 
Metuschélah, marcha avec Dieu trois cents ans ; et il engendra des fils et des filles. 23 Tous les 
jours d'Hénoc furent de trois cent soixante-cinq ans. 24 Hénoc marcha donc avec Dieu puis il 
ne fut plus, parce que Dieu le prit. 
 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  106 
 

De la même manière, la sainte Église du Christ interrompra les générations de mort le 

jour où nous serons enlevés, sans voir la mort comme Hénoch. Les ressuscités qui se 

sont endormis en Christ briseront aussi cette chaîne de mort dans les générations, car 

leurs corps seront rendus vivants. Il y a donc des rapports exacts entre Hénoc et la 

sainte Église, en ce sens qu'Hénoc était le septième à partir d'Adam, la septième 

génération ; Jude 1.14 dit : « C'est aussi pour eux qu'Énoch, le septième depuis Adam, 

a prophétisé en ces termes : Voici, le Seigneur est venu avec ses saintes myriades ...". 

Comme nous l'avons vu dans les pages précédentes, la Parole du Seigneur dit que le 

septième jour, Dieu s'est reposé et c'est le repos pour les enfants de Dieu (Hebreux 4.4, 

9-11). 

 

He noc est entre  dans le repos de Dieu, c'est-a -dire dans sa pre sence, parce qu'il a e te  

sorti des ge ne rations de la mort. De la me me manie re, nous, la sainte E glise du Christ, 

entrerons dans le repos de la pre sence de Dieu, dans la Nouvelle Je rusalem, le jour de 

l'Enle vement, nous entrerons dans le 7ᵉ jour. Nous sortirons aussi du 6ᵉ jour, c'est-a -

dire, des six mille ans d'histoire de la mort, nous sortirons des ge ne rations de la mort. 

C'est pourquoi, dans Apocalypse 5.9, les vingt-quatre anciens (repre sentant la sainte 

Église enlevée) chantent (OST) : « ... Et ils chantaient un cantique nouveau, disant : Tu 

es digne de prendre le livre, et d’en ouvrir les sceaux ; car tu as été immolé, et tu nous 

as rachetés à Dieu par ton sang, de toute tribu, de toute langue, de tout peuple, et de 

toute nation... » 

 

Le jour de l'Enlèvement, nous serons retirés des générations de la mort ; et c'est 

pourquoi Apocalypse 5.9 dit que « tu nous as rachetés à Dieu par ton sang, de toute 

tribu, de toute langue, de tout peuple, et de toute nation... » ; remarquez que ce verset 

parle de « tribu », c'est-à-dire de postérité, de généalogie, de génération ; le verset dit 

aussi : « peuple et nation » ; ce sont les générations, les généalogies de la mort, les 

peuples et les nations marqués par la mort. Le jour de l'Enlèvement, l'Église se lèvera 

comme la nation sainte complète qui n'aura plus jamais de la mort, ni de péché, ni de la 

douleur, ni des pleurs ; plus jamais, Alléluia ! Nous ne serons plus dans le livre de la 

mort, des générations d'Adam, parce que nous faisons partie du livre de vie. Lisons 

Genèse 5, versets 27 et 31 : « 27 Tous les jours de Metuschélah furent de neuf cent 

soixante-neuf ans ; puis il mourut. 31 Tous les jours de Lémec furent de sept cent 

soixante-dix-sept ans ; puis il mourut. » 

 

De la même manière qu'aux jours d'Hénoch, lorsque l'Église sera enlevée, les chaînes 

de la mort seront brisées, mais seulement pour nous qui, comme Hénoch, entrerons 

dans le repos de Dieu, la vie éternelle. Ensuite, le jugement de la Tribulation de sept ans 

viendra, qui est le deuxième jugement global, après le Déluge. Après le départ de l'Église 

pour la Nouvelle Jérusalem, il y aura la chaîne de la mort, les générations de la mort, la 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    107 

 

postérité adamique, les êtres humains dont les noms appartiennent au livre des 

générations d'Adam, le livre de la mort. 

 

Maintenant, le Seigneur invite aux non convertis à se repentir afin qu'ils ne fassent plus 

partie des générations de la mort, qu'ils ne fassent pas partie du livre des générations 

d'Adam, mais qu'ils puissent être enlevés et entrer dans le repos de Dieu, et devenir une 

partie de la descendance du Christ, des générations éternelles du Christ, qui a hérité 

d'un meilleur nom. Il nous donnera aussi un nouveau nom qui est écrit dans le livre de 

la vie ; voyons cela ci-dessous : 

 

6.5 Les générations bénies : La lignée bénie du Christ 

 

Nous avons parlé des générations, de leur application à la descendance, et de 

la généalogie d'Adam sous la malédiction et la mort. Dans cette section, nous étudierons 

le genre de générations des enfants de Dieu, des sauvés dont parle la Bible.  

 

Le Père a promis au Christ une lignée, une descendance qui n'existe pas à l'heure 

actuelle, mais dont il y a déjà un reste qui, pour la première fois, existera comme ligne 

sainte et bénie ; c'est la sainte Église lorsqu'elle sera ressuscitée et enlevée. Cette lignée 

a été promise au Seigneur à la suite de son œuvre rédemptrice. Lisons ceci dans Isaïe 

53.10 : « Il a plu à l'Éternel de le briser par la souffrance… Après avoir livré sa vie en 

sacrifice pour le péché, Il verra une postérité et prolongera ses jours ; Et l'œuvre de 

l'Éternel prospérera entre ses mains. »  

 

Cette descendance sont les fils de Sion, les fils de la Nouvelle Jérusalem, la Jérusalem 

libre, dont Paul parle dans Galates 4.22 - 28 (DBY) : 

 
22 Car il est écrit qu’Abraham a eu deux fils, l’un de la servante, et l’autre de la femme libre. 
23 Mais celui qui naquit de la servante naquit selon la chair, et celui qui naquit de la femme 
libre naquit par la promesse. 24 Ces choses doivent être prises dans un sens allégorique : car 
ce sont deux alliances, l’une du mont Sinaï, enfantant pour la servitude, et c’est Agar. 25 « Agar » 
est le mont Sina, en Arabie, et correspond à la Jérusalem de maintenant, car elle est dans la 
servitude avec ses enfants. 26 Mais la Jérusalem d’en haut est la femme libre qui est notre 
mère. 27 Car il est écrit : « Réjouis-toi, stérile qui n’enfantes point ; éclate de joie et pousse des 
cris, toi qui n’es point en travail d’enfant ; car les enfants de la délaissé sont plus nombreux que 
les enfants de celle qui a un mari ». 28 Or vous, frères, comme Isaac, vous êtes enfants de 
promesse.  
 

Paul affirme que la Jérusalem d'aujourd'hui porte des enfants en servitude, se référant 

à tous ceux qui n'ont pas reçu le Christ et sont donc sous la Loi, nés selon la chair 

(Galates 4. 23) ; Paul ajoute ensuite que la Jérusalem d'en haut donne des enfants libres, 

c'est-à-dire libres du péché et de la mort. Paul fait référence à la promesse de la 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  108 
 

descendance, et donc il cite la prophétie d'Ésaïe qui s'accomplira dans l'éternité. Cette 

prophétie parle de la descendance féconde (fructifié) et multipliée pour laquelle nous 

nous réjouirons et pousserons des cris de joie. 

 

Nous sommes nés esclaves, esclaves de la corruption, du péché et de la mort ; et nous 

avons donné des enfants en servitude, parce qu'ils apportent l'héritage du péché et de 

la mort. Cependant, Dieu nous a promis des enfants libres, qui naîtront sans péché ni 

mort, une descendance sainte et éternelle, parce que les enfants de Sion la libre. Les 

enfants de Dieu qui sont débordants de vie, ne peuvent donner naissance qu'à la vie, 

pas à la mort. Alléluia ! 

 

Cette descendance sera la poignée de grain qui perpétuera le nom de Christ pour 

toujours et se multipliera comme le dit David dans le Psaume 72.16 (DBY) : « Il y aura 

abondance de froment sur la terre, sur le sommet des montagnes ; son fruit bruira 

comme le Liban ; et les hommes de la ville fleuriront comme l’herbe de la terre. » 

 

Dans Galates 4.22-28, Paul termine en disant que, comme Isaac, nous sommes des 

enfants de la promesse. Cependant, l'apôtre ne prétend pas que nous sommes 

l'accomplissement ultime de la promesse de la descendance, parce qu'Isaac était le fils 

promis à Abraham, mais le Seigneur lui a dit qu'en Isaac luis sera appelée une 

descendance, mais Dieu a également donné cette promesse à Isaac lui-même et ensuite 

à Jacob ; cela indique que ceux-ci n'étaient pas le plein accomplissement de la promesse 

de la descendance, et donc il y en a encore une autre qui se produira en effet quand 

Abraham, Isaac et Jacob seront ressuscités. 

 

Paul s'est émerveillé à cause de cette puissante promesse de la descendance multipliée 

éternellement, c'est-à-dire, des enfants de la Nouvelle Jérusalem, qui est libre, de Sion. 

L'apôtre a parlé des richesses de la gloire de Christ qui fortifient notre homme intérieur, 

parce qu'elles sont ses puissantes promesses. Paul dit que nous devons pleinement 

comprendre la largeur, la longueur, la profondeur et la hauteur, autrement dit l'éternité 

de Dieu, sa maison, la Nouvelle Jérusalem. L'apôtre affirme aussi que nous devons 

connaître l'amour du Christ qui surpasse toute connaissance, afin que nous puissions 

être remplis de toute la plénitude de Dieu, que nous connaîtrons le jour de 

l'Enlèvement. Paul s'émerveille tellement des promesses du Seigneur qu'il adore le Roi 

et dit que Dieu est capable de faire infiniment au-delà de tout ce que nous demandons 

ou pensons ; lisons Éphésiens 3.14 - 21 : 

 
14 A cause de cela, je fléchis les genoux devant le Père, 15 duquel tire son nom toute famille dans 
les cieux et sur la terre, 16 afin qu'il vous donne, selon la richesse de sa gloire, d'être 
puissamment fortifiés par son Esprit dans l'homme intérieur, 17 en sorte que Christ habite dans 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    109 

 

vos cœurs par la foi; afin qu'étant enracinés et fondés dans l'amour, 18 vous puissiez 
comprendre avec tous les saints quelle est la largeur, la longueur, la profondeur et la 
hauteur, 19 et connaître l'amour de Christ, qui surpasse toute connaissance, en sorte que 
vous soyez remplis jusqu'à toute la plénitude de Dieu. 20 Or, à celui qui peut faire, par la 
puissance qui agit en nous, infiniment au-delà de tout ce que nous demandons ou pensons, 21 à 
lui soit la gloire dans l'Église et en Jésus Christ, dans toutes les générations, aux siècles des 
siècles ! Amen ! 

 

La Bible enseigne que le Seigneur nous donnera un nouveau nom qui appartient au livre 

de la vie, à la généalogie du Christ ; lisons Apocalypse 2.17 : « « Que celui qui a des 

oreilles entende ce que l'Esprit dit aux Églises : À celui qui vaincra je donnerai de la 

manne cachée, et je lui donnerai un caillou blanc ; et sur ce caillou est écrit un nom 

nouveau, que personne ne connaît, si ce n'est celui qui le reçoit. » 

 

Le nouveau nom est lié à la promesse de la descendance, car nous serons une 

progéniture de Christ, une descendance de Christ, des générations du dernier Adam, 

qui sont initialement composées d'enfants ressuscités, entièrement engendrés, en 

âme, en esprit et en corps, par Dieu. Or, nous avons dit « initialement », parce que de 

ces enfants de la résurrection, dont l'Église sera la première le jour de l'enlèvement, 

Dieu fera sortir les générations bénies, les enfants des enfants de la résurrection et les 

autres générations éternellement multipliées. Toutes ces générations naîtront sans 

péché et sans mort comme le Christ est né, et donc elles seront directement enfants de 

Dieu. C'est la descendance bénie de l'Éternel dont Ésaïe 61.9 parle (SG21) : « Leur 

descendance sera connue parmi les nations et leur progéniture parmi les peuples. Tous 

ceux qui les verront reconnaîtront qu'ils sont une lignée bénie de l'Éternel. »  

 

Le prophète parle aussi de cette lignée bénie, au chapitre 65.23 : « Ils ne travailleront 

pas en vain, Et ils n'auront pas des enfants pour les voir périr ; Car ils formeront une 

race bénie de l'Éternel, Et leurs enfants seront avec eux. » 

 

Cette lignée bénie se multipliera éternellement, de génération en génération, et 

constitue le livre des généalogies ou des générations de l'Agneau ; car il n'y aura plus 

jamais le livre de la mort, c'est-à-dire le livre des générations d'Adam que nous trouvons 

décrit dans Genèse chapitre 5.  

 

Nous allons étudier ce que signifie le livre des généalogies ou générations de l'Agneau, 

mais il faut d'abord se rappeler trois vérités : 

 

(a) Le Christ est Dieu et quand il s'est incarné, il était cent pour cent homme, mais il 

est resté cent pour cent Dieu. 

(b) Le Christ incarné a été engendré, est né et a vécu sans péché. 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  110 
 

(c) Le Christ a été notre substitut en tout, en cela consiste son œuvre vicariale. 

 

Nous savons que le Christ, incarné dans un être humain, a fait irruption dans les 

généalogies humaines, adamiques, marquées par le péché et la mort ; mais le Christ n'a 

pas fait partie de la descendance pécheresse d'Adam, car Jésus a été engendré saint, est 

né et a vécu entièrement saint. Cela s'est produit parce qu'il n'y a pas eu de participation 

de la semence de l'homme, dont le péché est hérité, parce que la mort est entrée par un 

seul homme, par Adam, et est passée à tous les êtres humains. C'est pourquoi Genèse 

3.15 parle de la Postérité de la femme qui est Christ. C'est un événement complètement 

nouveau parler de la semence de la femme et qu'aucune participation n'existe de la 

semence de l'homme dans un engendrement ; il est également une nouvelle chose que 

la femme « prenne la place » de l'homme qui est celui qui donne la semence ; c'était un 

miracle qui a été prophétisé dans Jérémie 31.22, un chapitre dans lequel la Nouvelle 

Alliance est discutée ; lisons (OST) : « Jusqu’à quand seras-tu errante, fille rebelle 

? L’Éternel crée une chose nouvelle sur la terre : la femme environnera l’homme. » 

 

La chose nouvelle créée (א רָׁ  bârâ') par le Seigneur est l'engendrement saint du Christ בָׁ

sans péché, car il n'y aurait pas de part de la semence d'un mâle adamique, mais 

seulement celle d'une femme, comme un miracle. Ainsi, de cette « chose nouvelle », qui 

est l'incarnation du Christ et son œuvre rédemptrice, la nouvelle création viendra, la 

génération à venir, le peuple qui sera créé (Psaume 102.18), la descendance sainte et 

éternelle qui adorera Dieu pour toujours. 

 

Le Christ n'appartenait donc pas aux générations adamiques du livre de la mort, venant 

de l'homme, parce que s'il l'avait fait, il aurait hérité le péché d'Adam. Dans Hébreux 

7.26 il est confirmé que Christ n'appartenait pas aux générations déchues d'Adam ; 

lisons (BDS) : « Jésus est donc bien le grand-prêtre qu’il nous fallait : il est saint, 

pleinement innocent, indemne de tout péché, séparé des pécheurs et il a été élevé plus 

haut que les cieux... »  

 

Dans le verset ci-dessus, il est dit que Christ était saint, innocent, irréprochable et mis à 

part des pécheurs. Cependant, le Christ appartenait à la lignée de David à cause de la 

lignée de Marie décrite dans Luc 3.23. Matthieu établit également la généalogie du 

Seigneur Jésus-Christ, mais du côté de Joseph, le père légal de Jésus, non biologique ; 

car il est dit en Matthieu 1.16 : « Joseph, époux de Marie, de qui Jésus, appelé le Christ, 

est né. » 

 

Parce que Jésus n'appartenait pas aux descendants d'un mâle adamique, et parce qu'il 

était saint, Il pouvait être l'offrande parfaite. Mais, la Bible dit que, comme Dieu, le Christ 

n'avait pas de généalogie. Lisons Hébreux 7. 2 - 3 (SG21) : 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    111 

 

2 et Abraham lui a donné la dîme de tout. D'après la signification de son nom, Melchisédek est 
d'abord roi de justice ; ensuite il est roi de Salem, c'est-à-dire roi de paix. 3 On ne lui connaît ni 
père ni mère, ni généalogie, ni commencement de jours ni fin de vie, mais, rendu semblable au 
Fils de Dieu, il reste prêtre pour toujours. 
 

Voyons un résumé de ce qui a été expliqué jusqu'à présent : Le Christ incarné est la 

postérité d'Abraham que Dieu lui a promise, il est la postérité de Juda, comme il est dit 

dans la prophétie. Il est aussi la postérité de David, parce que la prophétie l'établit aussi 

; mais Christ ne possédait pas de péché, parce qu'il n'y a pas eu de participation d'un 

homme à son engendrement, car la descendance adamique est née avec le péché. En ce 

sens, le Christ était en dehors de la ligne adamique du péché. Mais le Christ est aussi 

Dieu et, en tant que tel, il n'a pas de généalogie, pas de mère, pas de père (Hébreux 7.3). 

 

Maintenant, nous devenons enfants de Dieu, adoptés par l'œuvre rédemptrice du Christ 

et, du point de vue spirituel, étant engendrés par Dieu, nous ne faisons pas partie de la 

lignée adamique, puisque nous avons la vie dans notre âme et dans notre esprit ; 

Cependant, nous avons toujours le corps de la mort ; mais le jour de l'Enlèvement, la 

mort sortira et nous aurons un corps racheté, glorifié, éternel, immortel, sans péché ; et 

dans cette condition, nous serons des enfants légitimes de Dieu et Il sera notre Dieu 

pour toujours comme Apocalypse 21.7 dit, car nous ferons partie du livre des 

généalogies du Christ, la lignée bénie avec nos nouveaux noms, qui sont opposés aux 

noms que nous avons maintenant sous la malédiction et la mort. 

 

6.6 La promesse de la descendance coupée pour ceux qui ne sont pas sauvés, ceux 

qui vont en enfer pour l'éternité 

 

La Bible fait une distinction claire entre les enfants de Dieu, le reste sauvé qui héritera 

toutes les promesses dans le Royaume Éternel, et les méchants qui n'ont jamais reçu 

l'amour de la vérité pour être sauvés ou ceux qui ont apostasié de la foi ; et le centre de 

cette opposition sont les promesses éternelles. Les enfants de Dieu auront l'héritage 

éternel dont l'Église aura les prémices durant le Royaume Millénaire ; cependant, ceux 

qui ne sont pas enfants de Dieu manqueront de telles promesses, car ils iront pour 

l'éternité en enfer, dans l'étang de feu. 

 

Dans la Nouvelle Terre et la Nouvelle Jérusalem, il ne restera que la descendance du 

Christ, les premiers-nés inscrits au Ciel (Hébreux 12.23), les enfants de Dieu (Jean 1.12), 

les fils de la résurrection (Luc 20.36), ceux qui seront circoncis pour toujours (Romains 

2.29) ; et c'est pour l'amour de la Postérité, la Semence (le Chris). Tandis que tous les 

descendants adamiques non convertis iront en enfer, à l'étang de feu. Il y a donc 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  112 
 

opposition entre la descendance du premier Adam, celle du péché, avec la mort, et la 

descendance du dernier Adam, les rachetés qui ont la vie éternelle. 

 

Que signifie être jeté dans l'étang de feu, qui correspond à l'enfer final, le lieu où les 

perdus subiront la seconde mort et souffriront éternellement ? 

 

Nous répondrons à cette question à travers les affirmations suivantes : 

 

6.6.1. La seconde mort est d'aller à l'étang de feu qui est une existence éternelle 

 

La seconde mort s'agit d'une existence éternelle en enfer, où il y a un tourment éternel 

; C'est une souffrance dans l'âme, l'esprit et le corps qui durera pour l'éternité, une 

souffrance qui ne finira jamais. Lisons Apocalypse 20.10 : « Et le diable, qui les séduisait, 

fut jeté dans l’étang de feu et de soufre, où sont la bête et le faux prophète. Et ils seront 

tourmentés jour et nuit, aux siècles des siècles. » 

 

Dans ce verset, l'apôtre Jean décrit l'étang de feu et de soufre où il y a des tourments 

jour et nuit pour toujours et à jamais. Dans ce lieu, l'Antéchrist sera le premier d'y aller, 

qui est la bête, avec le faux prophète ; et puis Satan et ses démons seront aussi jetés à 

l'étang de feu. Ils seront la terrible compagnie des personnes qui seront jetées dans 

l'étang de feu après le procès du Grand Trône Blanc. 

 

6.6.2. La seconde mort est d'aller à l'étang de feu et il s'agit d'être exclu de la 

présence de Dieu, de la gloire de sa puissance, pour toujours 

 

L'apôtre Paul déclare dans 2 Thessaloniciens 1.8-9 : 

 
8 ... au milieu d’une flamme de feu, pour punir ceux qui ne connaissent pas Dieu et ceux qui 
n’obéissent pas à l’Évangile de notre Seigneur Jésus. 9 Ils auront pour châtiment une ruine 
éternelle, loin de la face du Seigneur et de la gloire de sa force... 
 

L'apôtre Paul décrit l'étang de feu pour ceux qui ne connaissent pas Dieu ou n'obéissent 

pas à l'Évangile du Seigneur Jésus-Christ ; là, ils subiront le châtiment de la perdition 

éternelle et seront exclus de la présence du Seigneur et de la gloire de sa puissance. 

Cette description nous amène à la troisième caractérisation de l'étang de feu qui répond 

à la question que nous avons posée : qu'implique la mort, laquelle est d'aller à l'étang 

de feu ? 

 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    113 

 

6.6.3. La seconde mort implique la perte ultime de toutes les promesses éternelles 

de Dieu 

 

La seconde mort est l'exclusion définitive des perdus de toutes les alliances ; c'est être 

exclu à jamais du Royaume de Dieu, du Royaume du Père, du Royaume des Cieux, du 

Royaume Éternel, du Royaume de la vie. 

 

C'est ce que l'apôtre Paul dit dans 2 Thessaloniciens 1.9, lorsqu'il déclare que ceux qui 

ont rejeté l'Évangile du Christ subiront le châtiment de la perdition éternelle, 

retranchés de la présence du Seigneur et de la gloire de sa puissance. Lisons Matthieu 

25.41 - 43 : 

 
41 Ensuite il dira à ceux qui seront à sa gauche : Retirez-vous de moi, maudits ; allez dans le feu 
éternel qui a été préparé pour le diable et pour ses anges. 42 Car j’ai eu faim, et vous ne m’avez 
pas donné à manger ; j'ai eu soif, et vous ne m’avez pas donné à boire ; 43 j’étais étranger, et vous 
ne m’avez pas recueilli ; j’étais nu, et vous ne m’avez pas vêtu ; j’étais malade et en prison, et 
vous ne m’avez pas visité. 

 

Dans ce passage, le Seigneur Jésus-Christ parle du jugement sur les infidèles ; Il ne fait 

certainement pas référence aux œuvres, car le salut n'est pas par les œuvres. Dans 

Matthieu 25.41, Il appelle "maudits" ceux qui n'ont pas satisfait la faim des perdus, cela 

veut dire, de ceux qui avaient besoin du pain de la Parole de Dieu pour être sauvés, et 

ainsi ne jamais avoir faim ; les maudits réfèrent à ceux qui n'ont jamais étanché la soif 

de ceux qui avaient soif, se référant au fait qu'ils n'ont pas donné la Parole de Dieu qui 

est la source de la vie et étanche la soif pour toujours ; les maudits se réfèrent à ceux 

qui ne rassemblent pas celui qui est un étranger et un parvenu (c'est-à-dire non 

converti) pour que celui-ci puisse faire partie du peuple de Dieu, de la famille de Dieu 

comme Éphésiens 2.19 dit ; rassembler l'étranger, c'est lui prêcher la Parole afin qu'il 

cesse de l'être et devienne proche, partie du corps du Christ.  

 

Quand le Seigneur parle de ceux qui n'ont pas couvert ceux qui étaient nus, il fait 

allusion à ceux qui n'ont pas fourni le vêtement du salut ; celui qui n'a pas visité les 

malades désigne celui qui n'a pas apporté la Parole pour guérir du péché ; et quand le 

Seigneur parle de celui qui ne visite pas le prisonnier, il se réfère à ceux qui ne portent 

pas la parole de Dieu qui donne la liberté au captif pour qu'il sorte de prison et soit libre 

en Jésus-Christ.  

 

Les ministres apostats ne font pas cela ; ils ne donnent pas le pain de vie qui satisfait la 

faim de l'éternité ; ils ne donnent pas l'eau de la vie qui étanche la soif pour toujours ; 

ils ne couvrent pas les nus de la Parole de Dieu, car les apostats sont eux-mêmes 

misérables et nus, comme Apocalypse 3.17 dit ; Les apostats ne guérissent pas le vrai 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  114 
 

malade, qui est le pécheur lequel a besoin de la vie dans son âme et dans son esprit ; les 

apostats ne font pas sortir le captif de prison, mais le rendent plus captif parce qu'ils 

sont eux-mêmes captifs, comme 2 Pierre 2.18 - 20 dit ; lisons : 

 
18 Avec des discours enflés de vanité, ils amorcent par les convoitises de la chair, par les 
dissolutions, ceux qui viennent à peine d'échapper aux hommes qui vivent dans l'égarement ; 
19 ils leur promettent la liberté, quand ils sont eux-mêmes esclaves de la corruption, car chacun 
est esclave de ce qui a triomphé de lui. 20 En effet, si, après s'être retirés des souillures du 
monde, par la connaissance du Seigneur et Sauveur Jésus Christ, ils s'y engagent de nouveau et 
sont vaincus, leur dernière condition est pire que la première. 
 

Le Seigneur Jésus-Christ parle des sauvés, de ceux qui demeurent dans la Parole de Dieu 

et qui portent du fruit, auxquels il dit dans Matthieu 25.33 - 34 : « … 33 et il mettra les 

brebis à sa droite et les chèvres à sa gauche. 34 Alors le roi dira à ceux qui seront à sa 

droite : Venez, les bénis de mon Père, héritez du royaume qui vous est préparé dès la 

fondation du monde ... » Le Seigneur fait référence au Royaume Millénaire, mais nous 

pouvons aussi dire que cela fait référence au Royaume Éternel. Quand Il dit « hériter du 

royaume », Il veut dire l'héritage qui nous rappelle ce que Paul dit dans 2 

Thessaloniciens 1.9 sur la présence de Dieu et la gloire de sa puissance. 

 

Résumons : les perdus sont ceux qui vont à la seconde mort, à l'étang de feu, 

éternellement exclus de la présence de Dieu, de la gloire de sa puissance, du royaume 

de vie du Seigneur et des promesses de toutes les alliances. La seconde mort implique 

la perte de tout ; il n'y a pas de descendance éternelle, il n'y a pas de participation à la 

Nouvelle Terre et aux Nouveaux Cieux, remplis de vie ; Il n'y a pas de gouvernement 

pour eux. 

 

Tandis que ceux qui sont sauvés en Jésus-Christ, ceux qui croient et persévèrent en Lui 

jusqu'à la fin, sont ceux qui entrent dans la présence de Dieu, dans la gloire de Sa 

puissance, dans Son Royaume Éternel de la vie pour hériter de toutes choses, pour 

obtenir toutes les promesses éternelles : la promesse de la descendance sainte, la 

promesse de la Nouvelle Terre, les Cieux Nouveaux, la Nouvelle Jérusalem et la 

promesse d'un gouvernement éternel. C'est pourquoi le Seigneur dit dans Apocalypse 

2.11 : « Que celui qui a des oreilles entende ce que l'Esprit dit aux Églises : Celui qui 

vaincra n'aura pas à souffrir la seconde mort. » 

 

Ne pas souffrir du mal de la seconde mort, ce n'est pas perdre les promesses qui 

impliquent la vie éternelle, la résurrection de la vie, la glorification du corps ; ce sont les 

promesses que l'Église obtiendra d'abord le jour de l'Enlèvement, qui est déjà sur le 

point d'avoir lieu. Cependant, ces bénédictions seront de même pour tous ceux qui se 

repentent pendant le jugement de la Tribulation et reçoivent Christ comme le seul 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    115 

 

Seigneur et Sauveur, et qui persévèrent jusqu'à la fin, ne se laissant pas marquer par la 

bête et ne pas suivre le faux prophète. 

 

La vie se manifeste dans la promesse de la descendance. Nous avons vu qu'en Éden, 

après le péché, la mort était évidente dans la génération de la mort d'Adam, qui s'est 

manifestée dans la répétition de l'expression « et mourut, et mourut » dans Genèse, 

chapitre 5. La première promesse que l'Église recevra au Tribunal du Christ est de 

manger de l'arbre de vie (Apocalypse 2.7) ; cela implique une descendance éternelle, 

des générations remplies de vie, c'est-à-dire saintes et éternellement vivantes. Nous 

étudierons cela plus en détail dans les chapitres 9 et 10 de ce livre. 

 

Figure 7  

Nos titres. 

 

Pour ceux qui souffriront du mal de la seconde mort, qui iront à l'étang de feu, cette 

promesse puissante de la descendance multipliée éternellement sera coupée. Les 

autres promesses, celle du gouvernement et celle de la Nouvelle Terre et des Nouveaux 

Cieux, seront également coupées. Nous le démontrerons à travers des passages des 

Écritures ; nous allons examiner l'héritage des enfants de Dieu et l'héritage des 

personnes perdues, que la Bible appelle « impies ».  

 

En étudiant les passages d'Isaïe 14, Jérémie 25 et Jérémie 33, nous pouvons apprécier 

l'héritage des enfants de Dieu ; dans les textes bibliques, ceux-ci se trouvent dans la ville 

de Jérusalem, la Nouvelle Jérusalem ou le mont Sion. Cet héritage est différent de celui 

de la postérité du méchant qui est située à Babylone. Cette cité est un nom qui symbolise 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  116 
 

le monde, ses villes et ses habitants. Nous allons mentionner et expliquer les passages 

qui se réfèrent aux promesses données aux sauvés et ceux se référant aux personnes 

coupées, aux perdus qui manqueront des promesses éternelles ; voyons : 

 

ESAÏE 14 

 

- Verset 4 (DBY) : « ... que tu prononceras ce cantique sentencieux sur le roi de 

Babylone, et tu diras : Comment l’oppresseur a-t-il cessé ? comment l’exactrice a-t-

elle cessé ? »  

 

Ici, l'oppresseur fait référence au diable, Babylone représente le monde et ses villes. Ce 

verset se rapporte à la chute de Babylone que l'apôtre Jean décrit dans le chapitre 18 

de l'Apocalypse :  

 
18 et ils s'écriaient, en voyant la fumée de son embrasement : Quelle ville était semblable à la 
grande ville ? 19 Ils jetaient de la poussière sur leurs têtes, ils pleuraient et ils étaient dans le 
deuil, ils criaient et disaient : Malheur ! malheur ! La grande ville, où se sont enrichis par son 
opulence tous ceux qui ont des navires sur la mer, en une seule heure elle a été détruite ! 
 

- Verset 5 (DBY) : « L’Éternel a brisé le bâton des méchants, le sceptre des 

dominateurs. »  [LA PROMESSE DU GOUVERNEMENT COUPÉE].  

 

Dans ce verset, la promesse du gouvernement est décrite, laquelle est retranchée pour 

les méchants, pour ceux qui iront en enfer, à l'étang de feu. Le mot « bâton » en hébreu 

est מַטֶה (maṭṭeh) qui signifie « verge, gouverner ». Le Seigneur dit aux méchants qu'Il 

brisera le bâton ; toutefois, à nous, l'Église, le Seigneur nous dit que nous gouvernerons 

les nations avec une verge de fer et il y a une promesse d'autorité sur les nations qui 

s'accomplira pendant le Royaume Millénaire ; lisons Apocalypse 2.26 - 27 : 

 
26 A celui qui vaincra, et qui gardera jusqu'à la fin mes œuvres, je donnerai autorité sur les 
nations. 27 Il les paîtra avec une verge de fer, comme on brise les vases d'argile, ainsi que moi-
même j'en ai reçu le pouvoir de mon Père. 

 

Ésaïe dit aussi dans ce verset 5 que le sceptre des dominateurs est brisé, se référant à 

la même promesse de gouvernement qui est coupée pour les méchants ; le mot 

hébreu pour « sceptre » est שֵבֶט (shêbeṭ) qui signifie « sceptre, gouvernement ». 

Toutefois, le Seigneur nous a promis que nous régnerions avec lui, parce qu'il nous a 

établis comme rois et prêtres ; lisons Apocalypse 1.5-6 (SG21) : 

 
5 et de la part de Jésus-Christ, le témoin fidèle, le premier-né d'entre les morts et le chef des rois 
de la terre ! A celui qui nous aime, qui nous a lavés de nos péchés par son sang 6 et qui a fait de 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    117 

 

nous un royaume, des prêtres pour Dieu son Père, à lui soient la gloire et la domination aux 
siècles des siècles ! Amen ! 

 

• Verset 6 (CAH) : « Qui frappa les peuples avec fureur, de coups sans relâche, qui 

dominait sur les peuples avec colère, avec une poursuite sans ménagement. »  

Le prophète fait référence au règne méchant de Satan sur les nations, qui a duré ces six 

mille ans dans lesquels l'humanité s'est multipliée, après le péché d'Adam qui a donné 

le gouvernement au diable. Même si les verbes de ce verset 6 sont au passé, ils marquent 

aussi le futur prophétique, comme si l'événement s'était déjà produit. 

 

Cependant, cette domination sur les nations, dans ce siècle mauvais, prendra fin. Il 

prend déjà fin et va être jugé pendant les sept années de la Tribulation et de la Grande 

Tribulation. Après, il viendra le règne de mille ans du Christ dans lequel nous, l'Église, 

régnerons comme rois et prêtres ; ce règne se poursuivra dans le Royaume Éternel. 

 

• Verset 13 (LSG) : « Tu disais en ton cœur : Je monterai au ciel, J'élèverai mon trône 

au-dessus des étoiles de Dieu ; Je m'assiérai sur la montagne de l'assemblée, À 

l’extrémité du septentrion… » 

 

Dans ce verset, le prophète décrit le péché de Satan qui impliquait son avidité d'être 

adoré par tous les anges et son désir de les gouverner, de prendre la place de Dieu. Le 

péché de Satan impliquait également son désir de régner sur les êtres humains ; et cela 

est décrit par Ésaïe 14.13 lorsqu'il utilise l'expression « sur la montagne de l'assemblée, 

À l’extrémité du septentrion » qui se réfère à la ville de Jérusalem comme il est confirmé 

dans le Psaume 48.1 - 2 : 

 
1 (48 :1) Cantique. Psaume des fils de Koré. (48 :2) L'Éternel est grand, il est l'objet de toutes les 
louanges, Dans la ville de notre Dieu, sur sa montagne sainte. 2 (48 :3) Belle est la colline, joie 
de toute la terre, la montagne de Sion ; Le côté septentrional, c'est la ville du grand roi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  118 
 

Figure 8  

Analyse du verset d'Ésaïe 14.13. 

 
 

Jusqu'à présent, nous avons vu comment les non-sauvés, c'est-à-dire les non-convertis 

et les apostats qui vont à l'étang de feu, n'auront pas la promesse du gouvernement 

éternel, car elle sera retranchée ; et cela fait partie de la souffrance du mal de la seconde 

mort. Voyons maintenant comment la promesse de la descendance est également 

coupée, dans laquelle la manifestation de la vie est clairement observée. Les perdus 

n'auront plus jamais de descendance ; seuls les sauvés, les enfants de Dieu, auront une 

descendance sainte, multipliée et éternellement féconde (fructifiée), une descendance 

pour Dieu qui l'adorera pour toujours. Lisons Ésaïe 14.20 (SG21) : « 20 Tu ne partages 

pas un tombeau avec eux, car tu as détruit ton pays, tu as provoqué la mort de ton 

peuple. On ne mentionnera plus jamais la descendance des méchants. » [LA 

PROMESSE DE LA DESCENDANCE COUPÉE]. 

 

Alors que la descendance des méchants est retranchée et que son nom est effacé devant 

le Seigneur, les enfants de Dieu et leurs descendants seront nommés pour toujours. La 

promesse de la descendance apparaît également dans deux autres contextes, dans 

Apocalypse 2.17 et Ésaïe 62.1-3 ; lisons le premier : « Que celui qui a des oreilles 

entende ce que l'Esprit dit aux Églises : A celui qui vaincra je donnerai de la manne 

cachée, et je lui donnerai un caillou blanc ; et sur ce caillou est écrit un nom nouveau, 

que personne ne connaît, si ce n'est celui qui le reçoit. » 

 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    119 

 

Cette promesse du nom nouveau est également prophétisée dans Ésaïe 62.1 - 3 (DBY) : 

 
1 À cause de Sion je ne me tairai pas, et à cause de Jérusalem je ne me tiendrai pas tranquille, 
jusqu’à ce que sa justice paraisse comme l’éclat de la lumière, et son salut comme un flambeau 
qui brûle. 
2 Et les nations verront ta justice, et tous les rois, ta gloire ; et on t’appellera d’un nom 
nouveau, que la bouche de l’Éternel désignera. 
3 Et tu seras une couronne de beauté dans la main de l’Éternel, et une tiare royale dans la main 
de ton Dieu. 
 

La Parole de Dieu parle d'une promesse d'inscrire nos noms dans le livre de vie et de 

l'exclusion des noms des perdus, de ceux qui n'ont jamais cru en Christ ; nous lisons 

cela dans Apocalypse 3.5 et 20.15. 

 
5 Celui qui vaincra sera revêtu ainsi de vêtements blancs ; je n'effacerai point son nom du 
livre de vie, et je confesserai son nom devant mon Père et devant ses anges. (Apocalypse 3). 
 
15 Quiconque ne fut pas trouvé écrit dans le livre de vie fut jeté dans l'étang de feu. (Apocalypse 
20). 

 

L'exclusion des noms comme la perte de la promesse de la descendance se mentionne 

dans Ésaïe 48.19 (SG21) : « Ta descendance serait pareille au sable, tes rejetons 

seraient aussi nombreux que les grains de sable. Ton nom ne serait jamais effacé, 

jamais éliminé devant moi. » 

 

Notez, dans ce verset, l'accent mis sur la descendance comme le sable qui se réfère à 

l'alliance avec Abraham à qui Dieu a été promis que sa descendance ressemblerait aux 

étoiles des cieux et au sable de la mer (Genèse 22.17). Le prophète réitère ce fait 

lorsqu'il dit « tes rejetons » ; ensuite, Ésaïe se réfère à la perte de la promesse de la 

descendance sainte pour l'éternité, de sa multiplication et de sa fructification (la 

fécondité). La confirmation de la perte de cela pour les méchants (symbolisée par leur 

appartenance à Babylone) se trouve dans le verset qui suit d'Ésaïe 48.20 : « Sortez de 

Babylone, fuyez du milieu des Chaldéens ! » Avec une voix d'allégresse annoncez-le, 

publiez-le, Faites-le savoir jusqu'à l'extrémité de la terre, Dites : L'Éternel a racheté son 

serviteur Jacob ! » 

 

Nous étudierons la promesse de la descendance plus en détail plus tard avec d'autres 

passages. Regardons maintenant le verset suivant dans lequel il est confirmée la perte 

ultime de la promesse de descendance pour les méchants ; continuons à analyser Ésaïe 

14 :  

• Verset 21 (DBY) : « Préparez la tuerie pour ses fils [heb. ן  bên] à cause de בֵּ

l’iniquité de leurs pères ; qu’ils ne se lèvent pas [heb. קוּם qûm : se lever, 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  120 
 

continuer], ni ne possèdent la terre [heb. אֶרֶץ 'erets], ni ne remplissent de villes 

la face [pl. heb. פָנִים pânıŷm] du monde [heb. ל בֵּ  יָבַל  têbêl : ce mot vient de תֵּ

yâbal qui signifie : couler] ! [PROMESSE DE LA DESCENDANCE 

RETRANCHÉE]. 

 

Ce verset est d'un intérêt particulier à cause des mots utilisés qui contiennent 

des informations précieuses révélées au prophète par le Saint-Esprit ; voyons : 

 

Le prophète dit « Préparez la tuerie pour ses fils » ; le mot hébreu pour « fils » 

est בֵן (bên). Cette phrase signifie qu’ils sont préparés pour le massacre, la destruction, 

qui se réfère à l'enfer. Après cela, Ésaïe dit « qu’ils ne se lèvent pas », ce qui signifie 

« qu'ils ne continuent pas », car le mot en hébreu est קוּם (qûm) et c'est sa signification. 

Ensuite, Ésaïe dit : « ni ne possèdent la terre » ; ce qui fait référence à l'Alliance 

Abrahamique, concernant la promesse de la terre comme héritage, la Nouvelle Terre 

qu'auront seulement les personnes sauvées, les enfants de Dieu et leurs descendants 

bénis et saints, la lignée bénie de l'Éternel. 

 

La fin du verset 21 confirme la descendance coupée pour les méchants quand il est dit 

: « ni ne remplissent de villes la face du monde ». Le mot hébreu pour « face » 

est נִים  « qui est utilisé au pluriel (faces) ; et le terme pour « monde (pânıŷm) פָׁ

est תֵבֵל (têbêl) qui à son tour vient du mot hébreu יָׁבַל (yâbal), signifiant « couler ». Si 

nous paraphrasons ce verset 21 avec les significations vues, nous obtiendrions ce qui 

suit : « ni ne remplissent pas les faces du monde qui coule. » 

 

Si les perdus n'auront pas les promesses (ils n'hériteront pas de la terre) et les enfants 

de Dieu les auront, alors on peut en déduire que nous remplirons les faces du monde de 

villes continuellement pour l'éternité, perpétuellement.  

Regardons le verset suivant où est confirmée la perte de la promesse de la descendance 

pour les méchants :  

 

• Verset 22 (DBY) : « Je me lèverai contre eux, dit l’Éternel des armées, et je 

retrancherai de Babylone le nom [heb. ם אָר .shêm] et le reste [heb שֵּ  ,[she'âr שְּ

enfants [heb. נִין nıŷn] et postérité [heb. נֶכֶד neked], dit l'Éternel ... »  

 

Le prophète dit encore que le nom du méchant est retranché ; le terme « le nom » en 

hébreu est שֵם (shêm) ; il dit aussi que le reste est retranché ; le terme hébreu pour « le 

reste » est ר אָׁ  » L'autre partie du verset est importante parce que le mot .(she'âr) שְּ

enfants » est utilisé, mais en hébreu ce n'est pas le même que celui utilisé au verset 21 

d'Ésaïe 14, qui est בֵן (ben) et que nous avons étudié précédemment. Le terme hébreu 

utilisé pour « enfants » dans ce verset 22 est נִין (nıŷn) qui signifie « progéniture » ; il 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    121 

 

vient d'un autre mot qui est נוּן (nûn) lequel à son tour signifie « propagation par pousses 

» et qui est utilisé au sens figuré pour désigner « quelque chose qui doit être perpétuel, 

continu ». Ceci est corroboré par le mot hébreu suivant pour « postérité » qui 

est נֶכֶד (neked) qui signifie « propager, progéniture ». 

 

De la même manière qu'au verset 21 d'Ésaïe 14, dans ce verset 22 il est déduit que si 

pour les méchants, il n'y aura pas de descendance qui se répandra par pousses ni 

sera continue, perpétuelle, les enfants de Dieu auront cette bénédiction qui correspond 

à la promesse d'une descendance sainte multipliée et féconde (fructifiée) pour 

l'éternité dans le Royaume de vie du Seigneur. Regardons maintenant le deuxième 

chapitre de l'analyse, qui est Jérémie 25, dans lequel est décrit le jugement contre 

Babylone. 

 

JÉRÉMIE 25 : 

 

• Verset 9 (DBY) : « ... voici, j’envoie, et je prends toutes les familles du nord, dit 

l’Éternel, et Nebucadnetsar, roi de Babylone, mon serviteur, et je les ferai venir 

contre ce pays, et contre ses habitants, et contre toutes ces nations à l’entour : et 

je les vouerai à la destruction, j’en ferai une désolation, et un objet de sifflement, 

et des déserts perpétuels... » 

 

Le contexte immédiat de ce verset et de son application est l'époque de Jérémie lorsque 

l'Empire babylonien était sur le point de prendre Jérusalem. Puis le Seigneur a émis le 

jugement sur son peuple parce que celui-ci ne voulait pas se repentir. Mais la projection 

temporelle prophétique s'étend à l'avenir de cette génération impie de Juda qui sera 

jetée en enfer, dans l'étang de feu. Par conséquent, le prophète dit que Dieu la détruira 

et en fera une moquerie (objet de sifflement) et une désolation perpétuelle. Cependant, 

après, le Seigneur donne une parole de réconfort à Jérusalem pour les sauvés, par 

l'intermédiaire de Jérémie lui-même, que nous verrons plus tard. Regardons le verset 

10 de Jérémie 25 (DBY) : « ... et je ferai périr du milieu d’eux la voix de l’allégresse et la 

voix de la joie, la voix de l’époux et la voix de l’épouse, le bruit des meules et la lumière 

de la lampe. » 

 

Dans ce verset, le Seigneur parle du jugement sur les méchants qui étaient en Juda et à 

Jérusalem et fait allusion à la façon dont la joie de l'époux de l’épouse sera coupée, c'est-

à-dire, les mariages qui se rapportent à la descendance. Le travail est également coupé 

(le bruit des meules et la lumière de la lampe). 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  122 
 

Lisons maintenant le passage de Jérémie 33 où le Seigneur donne une parole de 

restauration à Jérusalem et à ses habitants qui sont les sauvés, les enfants de Dieu, qui 

sont clairement opposés aux méchants de Jérémie 25 : 

 

JÉRÉMIE 33 : 

 

• Verset 9 (SG21) : « Jérusalem deviendra pour moi synonyme de réjouissance, 

elle sera ma gloire et mon honneur devant toutes les nations de la terre, 

lorsqu’elles apprendront tout le bien que je leur ferai. Elles trembleront et seront 

bouleversées à cause de tout le bonheur et de tout le bien-être [heb.  שָלוֹם 

shâlôm] que je lui accorderai. » 

 

Cette promesse est encadrée dans la Nouvelle Alliance et est projetée dans le Royaume 

Éternel. Dans la Bible Louis Segond, le mot hébreu לוֹם -est traduit par "bien (shâlôm) שָׁ

être", mais la signification appropriée est "paix". Le Seigneur parle d'une paix 

abondante et glorieuse. Dans le Royaume Millénaire, nous connaîtrons la paix, mais 

nous savons qu'à la fin de ce temps, des nations se lèveront comme le sable de la mer, 

et elles iront contre le Seigneur Jésus-Christ, contre Jérusalem et le camp des saints 

(Apocalypse 20.8-9). 

 

• Verset 10 : « Ainsi dit l’Éternel : Dans ce lieu-ci dont vous dites : C’est un désert 

où il n’y a pas d’homme et où il n’y a pas de bête, dans les villes de Juda et dans 

les rues de Jérusalem, qui sont désolées, où il n’y a pas d’homme, et où il n’y a 

pas d’habitant, et où il n’y a pas de bête... » 

 

Le prophète fait référence aux temps de désolation à Jérusalem, y compris celui décrit 

dans Jérémie 25 ; mais il fait également référence à tous les autres moments au futur, 

tels que la Tribulation. La description du désert total sans homme, sans habitant et sans 

animal indique également le jugement sur la Terre après le Royaume Millénaire ; mais 

le Seigneur fait une promesse dans le verset suivant : 

 

• Verset 11 (DBY) : « ...on entendra encore la voix de l’allégresse et la voix de la 

joie, la voix de l’époux et la voix de l’épouse, la voix de ceux qui disent : Célébrez 

l’Éternel des armées, car l’Éternel est bon, car sa bonté demeure à toujours, des 

gens qui apportent des actions de grâce à la maison de l’Éternel. Car je délivrerai 

le pays [heb. אֶרֶץ' erets : terre] de sa captivité, et je le rétablirai comme il était au 

commencement, dit l’Éternel. » 

 

Ici, nous pouvons voir le contraste entre Jérémie 25.10 et ce verset 11 de Jérémie 33 qui 

fait partie de la Nouvelle Alliance ; voyons : 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    123 

 

Tableau 21  

Contraste entre Jérémie 25 et Jérémie 33 

JÉRÉMIE 25 (DBY) JÉRÉMIE 33 (DBY) 
10 et je ferai périr du milieu d’eux la voix 

de l’allégresse et la voix de la joie...  

11 on entendra encore la voix de 

l’allégresse ...  

la voix de l’époux et la voix de l’épouse... et la voix de la joie, la voix de l’époux et la 

voix de l’épouse... 

 

Dans la Nouvelle Jérusalem, qui est celle décrite par Jérémie 33.11, en plus de la voix de 

la joie, de l'allégresse, de l'époux et de l'épouse, le Seigneur parle de la louange éternelle, 

l'adoration sans fin : « la voix de ceux qui disent : « Célébrez l’Éternel des armées, car 

l’Éternel est bon, car sa bonté demeure à toujours » ; ces miséricordes sont celles de 

David qui se rapportent à la descendance, comme il est dit dans le Psaume 89 ; relisons 

ce poème et cet hymne puissants, les versets 1-6 (SG21) : 

 
1 Cantique d’Ethan l’Ezrachite. 2 Je chanterai toujours les bontés [miséricordes : heb.  ד סֵּ  חֵּ
chêsêd] de l’Eternel, ma bouche fera connaître ta fidélité de génération en génération. 3 Oui, 
je le dis : « La bonté est édifiée pour toujours ; tu fondes ta fidélité dans le ciel. » 4 J’ai fait alliance 
avec celui que j’ai choisi, j’ai fait ce serment à mon serviteur David : 5 « J’affermirai ta 
descendance pour toujours et j’établirai ton trône pour l’éternité. » – Pause. 6 Le ciel 
célèbre tes merveilles, Eternel, et ta fidélité dans l’assemblée des saints. 

 

Si l'on tient compte du contexte du Psaume 89, on peut soutenir que les bontés se 

réfèrent à la descendance éternelle ; et lorsque le psalmiste dit : «La bonté est édifiée 

pour toujours » (v. 2), il fait référence à l'édification de la descendance de génération 

en génération, car au verset 4, il est dit : « J'affermirai ta descendance pour toujours », 

laquelle régnera éternellement selon la promesse de l'Alliance Davidique, comme en 

témoigne la déclaration : « Et j'établirai ton trône pour l'éternité ». Le verbe hébreu 

pour "édifier" du verset 3 et « établir » du verset 5b est נָׁה  en reliant les deux ; (bânâh) בָׁ

verset établis sur sur ce même mot, nous pouvons dire que l'expression : « La bonte [la 

miséricorde] sera bâtie à jamais » équivaut à dire "la miséricorde sera bâtie à jamais » 

et c'est un motif de louange perpétuelle (v. 1, 5). Dans 2 Samuel 7.11, où l'Alliance 

Davidique est décrite, cette promesse est confirmée lorsque le prophète dit (OST) : « 

L’Éternel donc t’a fait entendre qu’il te bâtira une maison [heb. בַיִת bayith : famille]. », ce 

qui correspond à ce que dit le Psaume 89.5. 

 

Pour conclure cette analyse de Jérémie 33, il nous reste à regarder la fin de la promesse 

du verset 11 : « ... des gens qui apportent des actions de grâce à la maison de l’Éternel » 

(DBY). Cela fait référence à ce qu'Apocalypse 21.24-26 dit à propos de la Nouvelle 

Jérusalem. 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  124 
 

Toute cette bénédiction contraste avec ce qui se passera à Babylone, symbole du 

monde, qui indique la perte de toutes les promesses en enfer pour les non-sauvés ; 

voyons cela dans le passage suivant que nous avons choisi pour l'analyse : 

 

APOCALYPSE 18 : 

 

• Verset 21 : « Alors un ange puissant prit une pierre semblable à une grande 

meule, et il la jeta dans la mer, en disant : Ainsi sera précipitée avec violence 

Babylone, la grande ville, et elle ne sera plus trouvée. » 

  

Ce « ne sera plus » signale l'éternité de la perdition. La sentence du Seigneur est le 

jugement sur Babylone, la mère des fornications, avec laquelle toutes les nations du 

monde ont commis la fornication depuis qu'elles ont été formées après le Déluge. Ce 

sont les six mille ans pendant lesquels l'humanité a adoré le diable avec toutes ses 

œuvres. Apocalypse 18.2 - 3 dit (DBY) : 

 
2 Et il cria avec une forte voix, disant : Elle est tombée, elle est tombée, Babylone la grande ! et 
elle est devenue la demeure de démons, et le repaire de tout esprit immonde, et le repaire de 
tout oiseau immonde et exécrable ; 3 car toutes les nations ont bu du vin de la fureur de sa 
fornication, et les rois de la terre ont commis fornication avec elle, et les marchands de la 
terre sont devenus riches par la puissance de son luxe ». 

 

Le verset 21 décrit l'enfer, la demeure des démons, des esprits impurs ; ce sera la 

compagnie de tous ceux qui seront perdus pour l'éternité. Au verset 3, il est dit que 

toutes les nations du monde ont commis la fornication avec Babylone, dans laquelle 

Israël et l'Église apostate sont entrés. L'appel est de sortir de Babylone, c'est de se 

repentir maintenant ; et cet appel continuera pendant la Tribulation décrite dans 

l'Apocalypse ; lisons cet appel dans Apocalypse 18.4 (DBY) : « Et j’ouïs une autre voix 

venant du ciel, disant : Sortez du milieu d’elle, mon peuple, afin que vous ne 

participiez pas à ses péchés et que vous ne receviez pas de ses plaies : 5 car ses péchés 

se sont amoncelés jusqu’au ciel, et Dieu s’est souvenu de ses iniquités... »  

Continuons à étudier les autres versets : 

 

• Versets 22 et 23 (DBY) : « 22 Et la voix des joueurs de harpe, et des musiciens, 

et des joueurs de hautbois, et de ceux qui sonnent de la trompette, ne sera plus 

ouïe en toi ; et aucun ouvrier, d’aucun métier, ne sera plus trouvé en toi ; et le 

bruit de la meule ne sera plus ouï en toi. 23 Et la lumière de la lampe ne luira 

plus en toi ; et la voix de l’époux et de l’épouse ne sera plus ouïe en toi ; car tes 

marchands étaient les grands de la terre ; car, par ta magie, toutes les nations 

ont été égarées. » 

 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    125 

 

C'est un contraste frappant avec ce qui sera dans la Nouvelle Jérusalem, dans le 

Royaume Éternel ; voyons les oppositions dans le tableau suivant : 

 

Tableau 22  

L'opposition entre la Nouvelle Jérusalem et Babylone 

 

Ésaïe 65 est le dernier passage dont nous allons parler de la perte des promesses pour 

les méchants, les non-sauvés ; cela contraste avec l'obtention des promesses pour les 

sauvés, les enfants de Dieu, les enfants de la résurrection, les premiers-nés inscrits dans 

le Ciel ; voyons : 

 

Tableau 23  

Contraste : les promesses dans les sauvés et la perte des promesses dans les impies 

SION, NOUVELLE JÉRUSALEM, 

ROYAUME ÉTERNEL. PROMESSES AUX 

ENFANTS LÉGITIMES DE DIEU (ÉSAÏE 

65) (LSG) 

L'ENFER, LA PERTE DE TOUTES LES 

PROMESSES POUR LES MÉCHANTS, 

LES NON CONVERTIS ET LES 

APOSTATS (ÉSAÏE 65) (OST) 

JÉRÉMIE 33 

NOUVELLE JÉRUSALEM 

(DBY) 

APOCALYPSE 18 

BABYLONIE (DBY) 

JÉRÉMIE 25 

BABYLONIE (DBY) 

11 ...on entendra encore la 

voix de l’allégresse et la 

voix de la joie, la voix de 

l’époux et la voix de 

l’épouse, la voix de ceux 

qui disent : Célébrez 

l’Éternel des armées, car 

l’Éternel est bon, car sa 

bonté demeure à toujours, 

des gens qui apportent des 

actions de grâce à la maison 

de l’Éternel. Car je délivrerai 

le pays [heb. אֶרֶץ' erets : 

terre] de sa captivité, et je le 

rétablirai comme il était au 

commencement, dit 

l’Éternel. 

22 Et la voix des joueurs de 

harpe, et des musiciens, 

et des joueurs de 

hautbois, et de ceux qui 

sonnent de la trompette, 

ne sera plus ouïe en toi ; 

et aucun ouvrier, d’aucun 

métier, ne sera plus 

trouvé en toi ; et le bruit 

de la meule ne sera plus 

ouï en toi. 23 Et la lumière 

de la lampe ne luira plus 

en toi ; et la voix de 

l’époux et de l’épouse ne 

sera plus ouïe en toi… 

10 et je ferai périr du 

milieu d’eux la voix de 

l’allégresse et la voix 

de la joie, la voix de 

l’époux et la voix de 

l’épouse, le bruit des 

meules et la lumière 

de la lampe. 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  126 
 

9 Je ferai sortir de Jacob une postérité, 

Et de Juda un héritier de mes montagnes 

; Mes élus posséderont le pays, Et mes 

serviteurs y habiteront. 

 

(L'Alliance Abrahamique pour l'Église, 

Israël et les nations ; grâce à Christ, la 

Postérité.) 
1 

0 Le Saron servira de pâturage au menu 

bétail, Et la vallée d'Acor servira de gîte 

au gros bétail, Pour mon peuple qui 

m'aura cherché. L'Alliance avec la 

création, Édénique et Noachique. 

 

11 Mais vous qui abandonnez l’Éternel, 

qui oubliez ma montagne sainte, qui 

dressez la table à Gad et remplissez la 

coupe pour Méni, 12 Je vous destine 

aussi à l’épée, et vous vous courberez 

pour être égorgés ; parce que j’ai appelé, 

et vous n’avez pas répondu ; j’ai parlé, et 

vous n’avez pas écouté ; mais vous avez 

fait ce qui est mal à mes yeux, et vous avez 

choisi ce qui me déplaît ! 

13 C'est pourquoi ainsi parle le Seigneur, 

l’Éternel : Voici, mes serviteurs 

mangeront... 

13 et vous aurez faim 

13 Voici, mes serviteurs boiront 13 et vous aurez soif 
13 Voici, mes serviteurs se réjouiront. 13, et vous serez dans la confusion 
14 Voici, mes serviteurs chanteront dans 

la joie de leurs cœurs,  

14 et vous, vous gémirez dans la douleur 

de votre cœur, et vous hurlerez dans le 

tourment de votre esprit ! 
15 Et il donnera à ses serviteurs un autre 

nom. 

 

15 Vous laisserez votre nom pour servir 

d’imprécation à mes élus ; et le Seigneur, 

l’Éternel te fera mourir  

 

Ce passage d'Ésaïe 65 fait référence au Royaume Éternel et, dans certains versets, au 

Royaume Millénaire, comme une période de transition. 

 

Tableau 24  

Comparaison de la Nouvelle Jérusalem dans Ésaïe 65 et Apocalypse 21 

ESAÏE 65. NOUVELLE JÉRUSALEM APOCALYPSE 21. NOUVELLE JÉRUSALEM 
 

17 Car voici, je vais créer de nouveaux cieux 
et une nouvelle terre ; on ne se souviendra 
plus des choses passées, et elles ne 
reviendront plus en mémoire. (OST) 

1 Et je vis un nouveau ciel et une nouvelle 
terre ; car le premier ciel et la première 
terre s’en étaient allés, et la mer n’est plus. 
(DBY) 

19 Et je ferai de Jérusalem mon allégresse, et 
de mon peuple ma joie ; et on n’y entendra 

4 Et Dieu essuiera toute larme de leurs yeux ; 
et la mort ne sera plus ; et il n’y aura plus ni 



De génération en génération : La fécondité et la multiplication la descendance pour l'éternité 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    127 

 

plus le bruit des pleurs, ni le bruit des cris. 
(OST) 

deuil, ni cri, ni peine, car les premières 
choses sont passées. (DBY) 

 
Les promesses sont glorieuses et se rapportent aux alliances ; voyons : 

 

Tableau 25  

Promesses et bénédictions dans le Royaume Éternel et les malédictions du péché 

PROMESSES ET BÉNÉDICTIONS DANS 
LE ROYAUME ÉTERNEL 

ESAÏE 65 

MALÉDICTIONS DU PÉCHÉ 
GENÈSE 3 

23 Ils ne travailleront pas en vain,  
Ils ne travailleront pas en vain, Et ils 
n'auront pas des enfants pour les voir 
périr ; Car ils formeront une race 
bénie de l'Éternel, Et leurs enfants 
seront avec eux. (Ésaïe 
65). DESCENDANCE. 
 

16 Il dit à la femme : J’augmenterai la 
souffrance de tes grossesses, tu 
enfanteras avec douleur, et tes désirs 
se porteront vers ton mari, mais il 
dominera sur toi. 17 Il dit à l’homme : 
Puisque tu as écouté la voix de ta 
femme, et que tu as mangé de l’arbre 
au sujet duquel je t’avais donné cet 
ordre : Tu n’en mangeras point ! le 
sol sera maudit à cause de toi. C’est à 
force de peine que tu en tireras ta 
nourriture tous les jours de ta 
vie, 18 il te produira des épines et des 
ronces, et tu mangeras de l’herbe 
des champs. 19 C’est à la sueur de ton 
visage que tu mangeras du pain…  
 

25 Le loup et l'agneau paîtront ensemble, 
Le lion, comme le bœuf, mangera de la 
paille, Et le serpent aura la poussière 
pour nourriture. Il ne se fera ni tort ni 
dommage Sur toute ma montagne sainte, 
Dit l'Éternel.  
DESCENDANCE. Alliance Édénique et 
Noachique : l'Alliance avec la création. 
 

Les animaux se sont déchaînés contre 
l'homme. 

2 Au milieu de sa rue, et du fleuve, de çà 
et de là, était l’arbre de vie, portant 
douze fruits, rendant son fruit chaque 
mois ; et les feuilles de l’arbre sont pour 
la guérison [gr. θεραπεία therapeia : 
serviteurs] des nations. 3 Et il n’y aura 
plus de malédiction ; et le trône de Dieu 
et de l’Agneau sera en elle ; et ses 
esclaves le serviront. (Apocalypse 22). 
(DBY) 

17 Et il dit à Adam : Puisque tu as obéi à 
la voix de ta femme, et que tu as mangé 
de l’arbre au sujet duquel je t’avais 
donné cet ordre : Tu n’en mangeras 
point ! le sol sera maudit à cause de 
toi ; tu en mangeras les fruits avec 
peine tous les jours de ta vie.  
18 Et il te produira des épines et des 
chardons ; et tu mangeras l’herbe des 
champs.  



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  128 
 

23 Et l’Éternel Dieu le fit sortir du jardin 
d’Éden, pour cultiver la terre d’où il 
avait été pris.  
24 Il chassa donc l’homme ; et il plaça à 
l’orient du jardin d’Éden les chérubins 
et la lame d’épée flamboyante, pour 
garder le chemin de l’arbre de vie. 
(Genèse 3). (OST) 

 

Toutes ces bénédictions sont pour les générations bénies du Christ, ceux qui naîtront 

des enfants de la résurrection, ceux qui auront la vie éternelle, ceux qui ont été lavés du 

sang du Christ, qui, par Son œuvre par procuration, nous a donné l'héritage éternel 

 

 

 

 

 



La promesse de la descendance sainte et éternelle et les alliances bibliques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    129 

 

CHAPITRE 7  
LA PROMESSE D'UNE DESCENDANCE SAINTE ET 

ÉTERNELLE DANS LES ALLIANCES BIBLIQUES 
 
Nous avons déclaré que les trois principales promesses réitérées dans les huit alliances 

éternelles sont la descendance, la Terre et le gouvernement, qui ne peuvent être 

accomplies totalement, irrévocablement et absolument que dans le Royaume Éternel, 

parce que Dieu a l'attribut de l'éternité, vit et règne éternellement ; Par conséquent, ces 

promesses doivent être reçues par des êtres éternels, immortels, saints, sans péché, des 

personnes qui ne sont plus sujettes à la mort.  

 

Dans ce chapitre, nous nous attarderons à nouveau sur l'analyse de la descendance et 

démontrerons qu'elle est la promesse principale en raison de sa pertinence et de sa 

prééminence dans toutes les alliances. Cette importance est due au fait que les enfants 

de Dieu sont différents êtres des anges, puisque les hommes et les femmes se 

multiplieront pour l'éternité pour peupler l'Univers entier, sur la Terre étendue et 

infinie de la nouvelle création (Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre seront étudiés 

en détail au chapitre 10). 

 

Dans les Écritures, les trois promesses nous sont montrées dans un accomplissement 

partiel qui avait l'objectif suivant : Dieu voulait montrer à l'homme qu'Il est fidèle à 

l'accomplissement de ses promesses et de ses alliances ; donc, Il en a donné un aperçu 

au peuple d'Israël. Voyons des exemples de ces aperçus : 

 

7.1. L'accomplissement partiel de la promesse de la descendance 

L'accomplissement partiel de la promesse de la descendance est observé dans les faits 

suivants : 

 

Dieu a donné à Adam et Ève un autre fils, Seth, pour remplacer Abel ; de Seth sont venus 

Noé et Abraham, qui ont souligné la garantie de l'accomplissement de la Postérité par 

laquelle nous obtiendrons la descendance sainte, la lignée bénie, la descendance de 

Dieu qui vivra dans le Royaume Éternel. Pour cette raison, la Bible spécifie les 

généalogies de l'ascendance de Jésus. Après la venue de la Postérité, les Écritures 

n'enregistrent plus de généalogies ; celles d'Adam, de Seth, de Noé, de Sem, d'Abraham, 

de David et de Jésus apparaissent. Celui de Caïn est coupé et n'est plus jamais 

mentionné. 

 

Tout comme elle parle de l'accomplissement de la promesse de la Terre, la Bible indique 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  130 
 

l'accomplissement de la promesse de la descendance, de la fructification et de la 

multiplication, mais, comme nous l'avons vu au chapitre 6, nous savons que ce ne sont 

pas de complets accomplissements définitifs, ni comme Dieu les a prévus dans la 

sainteté, sans péché ni mort. Par conséquent, le terme « descendance sainte » s'applique 

à la relation avec la venue de la Postérité, le Christ. 

 

Il est important de noter la prééminence de la promesse de la descendance dans les 

alliances, par rapport à celles de la Terre et du gouvernement. Nous allons le démontrer 

ci-dessous. 

 

7.1.1. La prééminence de la promesse de la descendance dans l'Alliance Édénique 

 

Dans l'Alliance Édénique, la première promesse que le Seigneur a faite à Adam était 

celle de la descendance lorsqu'il lui a dit « fructifiez » et « multipliez » (Genèse 1.28. 

DBY). Remarquez qu'après cela, les autres promesses apparaissent, la Terre (« 

remplissez la terre, et l’assujettissez ») et le gouvernement (« dominez ») 

 

Figure 9  

Prééminence de la promesse de la descendance dans l'Alliance Édénique.

 

7.1.2. La prééminence de la promesse de la descendance dans l'Alliance Adamique 

 

Dans l'Alliance Adamique, les trois promesses sont tenues, mais avec la malédiction du 

péché et sa conséquence qui est la corruption et la mort ; pourtant, le Seigneur, dans 



La promesse de la descendance sainte et éternelle et les alliances bibliques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    131 

 

son amour et sa miséricorde infinis, a donné la promesse de la Postérité qui renfermait 

toutes les promesses pour la bénédiction future qui s'accomplira dans le Royaume 

Éternel. Il est intéressant de voir la réitération de l'ordre des promesses tel qu'il se 

produit dans l'Alliance Édénique : d'abord la promesse de la Postérité sainte, sans 

péché, qui est Jésus-Christ, l'accomplissement de la fructification sans péché : « Je 

mettrai l'hostilité entre toi et la femme, entre ta descendance et sa descendance : celle-

ci t'écrasera la tête et tu lui blesseras le talon. » (Genèse 3.15 SG21). Alors il apparaît la 

promesse d'une descendance sous la malédiction, parce que la femme aurait des 

douleurs à cause du péché et que celles-ci se multiplieraient : « Il dit à la femme : 

J'augmenterai la souffrance de tes grossesses, tu enfanteras avec douleur, et tes désirs 

se porteront vers ton mari, mais il dominera sur toi. » (Genèse 3.16) ; dans l'Alliance 

Édénique, le Seigneur a promis la multiplication de la descendance sans péché, sans 

mort, et donc sans douleur. 

 

Après la sentence de la multiplication de la descendance dans la douleur à cause du 

péché, le Seigneur parle de la promesse de la Terre, mais sous la malédiction : « Il dit à 

l'homme : Puisque tu as écouté la voix de ta femme, et que tu as mangé de l'arbre au 

sujet duquel je t'avais donné cet ordre : Tu n'en mangeras point ! le sol sera maudit à 

cause de toi. C'est à force de peine que tu en tireras ta nourriture tous les jours de ta 

vie... » (Genèse 3.17).   

 

Il est frappant que Dieu ne se réfère pas directement à la promesse du gouvernement. 

Pourtant, Il y est fait allusion dans le verset que nous venons de lire où il est détaillé que 

la Terre causerait de la douleur à l'homme ; de même, dans Genèse 3.18-19, il est fait 

référence à la perte de la domination, le gouvernement, lorsqu'il est dit :  

 
18 il te produira des épines et des ronces, et tu mangeras de l'herbe des champs. 19 C'est à la 
sueur de ton visage que tu mangeras du pain, jusqu'à ce que tu retournes dans la terre, d'où tu 
as été pris ; car tu es poussière, et tu retourneras dans la poussière. 
 

Ce que l'on observe ici, c'est que la Terre sur laquelle Adam devait régner et exercer sa 

domination, s'est retournée contre lui et contre tous ses descendants déchus ; c'est 

parce que, avec le péché, Adam a perdu la domination que Dieu lui avait donnée en 

Éden, parce qu'Adam a obéi à Satan et lui a donné le gouvernement. À partir de ce 

moment, le diable est devenu le prince de ce monde (Jean 12.31 ; 14.30 ; 16.11), le 

prince de la puissance de l'air (Éphésiens 2.2), car la mort a commencé à régner depuis 

Adam le pécheur (Romains 5.14, 17, 21) et Satan est celui qui avait l'empire de la mort 

(Hébreux 2.14).  

 

Avec la Postérité, cette domination sera récupérée comme Dieu l'a promis à Adam 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  132 
 

lorsqu'il n'y avait ni péché, ni mort en lui. Cette promesse du gouvernement 

s'accomplira en Christ en tant que Roi sur la Terre pendant le Royaume Millénaire et 

dans le Royaume Éternel. Mais cette promesse s'accomplira aussi pour la première fois 

chez les êtres humains par l'intermédiaire de l'Église lorsque les glorifiés, sans péché ni 

mort, reviendront avec le Seigneur Jésus-Christ lors de sa Seconde Venue pour régner 

comme rois et prêtres pendant le Royaume Millénaire, dans le Royaume Éternel, pour 

toujours et à jamais, de génération en génération. Il convient de noter que le 

gouvernement, la descendance et la Terre seront pleinement possédées par l'Église, car 

les promesses éternelles de Dieu ne peuvent être reçues que par des êtres éternels et 

saints, et nous remplirons ces exigences lorsque nous serons glorifiés.  

 

Il est important de mentionner que Genèse 3.15 parle de la victoire de la Postérité sur 

Satan ; et cela s'est accompli lors de la première venue de Jésus quand Il a vaincu la 

mort, est ressuscité le troisième jour et a montré publiquement aux puissances, aux 

principautés, triomphant d'eux sur la croix (Colossiens 2.15) ; dans Hébreux chapitre 2, 

l'auteur dit que le Christ, par sa mort, a détruit celui qui avait l'empire de la mort 

(Hébreux 2.14). 

 

Figure 10  

La prééminence de la promesse de la descendance dans l'Alliance Adamique. 

  

7.1.3. La prééminence de la promesse de la descendance dans l'Alliance de Noé 

 

Dans l'Alliance de Noé, la promesse d'une descendance surpasse toutes les autres et est 

réitérée : « Et Dieu bénit Noé et ses fils, et leur dit : Fructifiez et multipliez et 



La promesse de la descendance sainte et éternelle et les alliances bibliques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    133 

 

remplissez la terre. » (Genèse 9.1 DBY). Ici, la promesse de la Terre est mentionnée, puis 

celle du gouvernement, qui dans Genèse 1.28 apparaît, comme « remplissez la terre » 

et « l’assujettissez » : « Vous serez un sujet de crainte et d'effroi pour tout animal de la 

terre, pour tout oiseau du ciel, pour tout ce qui se meut sur la terre, et pour tous les 

poissons de la mer : ils sont livrés entre vos mains. » (Genèse 9. 2). 

 

7.1.4. La prééminence de la promesse de la descendance dans l'Alliance 

Abrahamique 

 

Dans l'Alliance Abrahamique, nous voyons aussi que les promesses sont dirigées par 

celle de la descendance, comme dans l'Alliance Édénique, l'Alliance Adamique et 

l'Alliance Noachique. Bien que dans Genèse 12, lorsque le Seigneur appelle Abraham, Il 

parle d'abord de la promesse de la Terre. L'alliance que Dieu a faite avec ce serviteur ne 

se produit que dans Genèse 15 lorsqu'elle est scellée par l'holocauste d'Abraham qui 

contenait une génisse, une chèvre, un bélier de trois ans, une tourterelle et un pigeon. 

Dans cette scène de l'alliance, le Seigneur commence par la promesse de la descendance 

; lisons Genèse 15.4-6 (SG21) : 
 

4 Alors l'Eternel lui adressa la parole : « Ce n'est pas lui qui sera ton héritier, mais bien celui qui 
naîtra de toi. » 5 Après l'avoir conduit dehors, il dit : « Regarde vers le ciel et compte les étoiles, 
si tu peux les compter.» Il lui affirma : *« Telle sera ta descendance. » 6*Abram eut confiance en 
l'Eternel, qui le lui compta comme justice. 
 

L'importance et la centralité de la promesse de la descendance sont mises en évidence 

par la prééminence que Dieu lui donne comme base de la foi d'Abraham, parce que 

lorsqu'il l'a entendue de la bouche du Seigneur, il l'a crue. 

 

Tout au long de l'histoire de l'Église, la promesse d'une descendance sainte multipliée 

par l'éternité, la fructification, a été fortement attaquée par le diable et la Perverse (la 

nature du péché) de bien des manières ; l'une d'entre elles est la théologie du 

remplacement dans laquelle Israël est éliminé, à qui Dieu a d'abord donné toutes les 

promesses, puis les gentils sont inclus par la Nouvelle Alliance. 

 

Une autre façon d'attaquer la promesse de la descendance est de l'éliminer 

complètement en utilisant le passage de la question des sadducéens de la mauvaise 

manière, en ignorant les Écritures et la puissance de Dieu (Marc 12.24) (le chapitre 8 

explique cela en détail).  

 

Le diable s'est également attaqué à cette promesse de la descendance sainte multipliée 

éternellement, en la prenant pour l'offrir dans les doctrines démoniaques des mormons 

et des Témoins de Jéhovah. Les premiers disent que les mariages sont éternels et que 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  134 
 

les parents et les enfants deviendront des dieux, pour lesquels vous devez accepter les 

enseignements hérétiques de Joseph Smith, un homme impie qui a pris la Bible pour la 

pervertir et a créé le livre de Mormon appelé « Un autre témoignage de Jésus-Christ », 

qui, en appliquant Galates 1. 8, c'est un anathème, un livre de malédictions. Les 

mormons offrent la promesse d'une descendance et la condition est d'entrer dans un 

temple mormon ; celui qui offre cela est Satan et celui qui va dans ce temple entre dans 

la même synagogue du diable ; par conséquent, sa destination est l'enfer dans lequel 

toutes les promesses sont perdues, parce qu'elles sont coupées. Les mormons 

revendiquent le blasphème selon lequel le Seigneur était un être humain qui est devenu 

plus tard Dieu et que, par conséquent, les hommes seront des dieux. Les mormons 

disent qu'il y a des pères et des mères célestes aimants qui possèdent les graines de la 

divinité en eux. Ce sont des doctrines de démons, d'esprits d'erreur et de confusion qui 

pervertissent la Parole de Dieu, faites par de faux enseignants et prophètes à qui les 

ténèbres denses de l'enfer sont destinées (2 Pierre 2.17). 

 

De la même manière, les Témoins de Jéhovah offrent des promesses telles que des 

familles dans un « pays nouveau » où seulement ceux qui appartiennent à sa 

congrégation peuvent entrer. C'est pourquoi ils invitent les gens à faire partie de ce 

qu'ils appellent une « salle du royaume » ; quiconque va dans ces lieux entre dans la 

même demeure de Satan qui prend toujours la Parole de Dieu, la mêle à ses mensonges 

et fait croire qu'ils sont vrais. 

 

Ces deux doctrines démoniaques, les mormons et les Témoins de Jéhovah, nient la 

divinité du Christ, prétendent qu'Il est une créature, ce qui est un blasphème. L'intérêt 

de Satan est que Christ soit renié afin que les promesses éternelles soient perdues. Mais 

Jésus a confirmé toutes les alliances et les promesses éternelles ; Il les a obtenues 

comme dernier Adam pour les donner à tous ceux qui le reçoivent comme Seigneur 

(héb. Adonaï ; gr. kurios, Dieu) et Sauveur ; ceux qui demeurent en Lui. Quiconque croit 

en Christ comme Dieu, en la glorieuse Trinité (Dieu le Père, Dieu le Fils et Dieu l'Esprit), 

a la vie éternelle ; quiconque obéit à l'Évangile du Christ sera récompensé. 

 

La promesse d'une descendance dans l'Alliance Abrahamique se manifeste dans trois 

faits ; voyons :  

 

(a) Dans la venue de la Postérité (la Semence) qui ratifie la promesse de l'Alliance 

Adamique. Le mot pour « Semence » en hébreu est זֶרַע (zera') qui signifie graine et 

descendance. 

(b) Dans la Postérité (la Semence), qui est le Christ, toutes les familles de la Terre et 

toutes les nations seront bénies. Qu'est-ce que cela signifie ? Évidemment, il ne peut 

pas d'aucune manière y avoir de familles et de nations entières bénies si la 



La promesse de la descendance sainte et éternelle et les alliances bibliques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    135 

 

malédiction du péché et de la mort pèse encore sur elles ; L'humanité adamique ne 

peut pas donner des familles et des nations totalement bénies. Seulement l'homme 

et la femme éternels, sans péché et sans mort, peuvent donner aux familles et aux 

nations des bienheureux complets. En plus de cela, ces familles et ces nations 

doivent vivre sur une Terre bénie, sans malédiction, sans péché, sans mort ; et pour 

cette raison, le Seigneur va faire la Nouvelle Terre. 

(c) Dans la fructification et la multiplication de la descendance comme les étoiles du 

Ciel et le sable de la mer, que le Seigneur a promis à Abraham. 

 

Dans le passage de Genèse 15, le Seigneur réitère la promesse de la descendance après 

avoir dit à Abraham qu'elle serait comme les étoiles des cieux ; cela apparaît dans 

Genèse 15.18 (SG21) : « Ce jour-là, l'Éternel fit alliance avec Abram en disant : « C'est à 

ta descendance que je donne ce pays, celui qui va du fleuve d'Egypte jusqu'au grand 

fleuve, jusqu’à l’Euphrate... » Remarquez comment les deux promesses, la descendance 

et la Terre, sont liées. 

 

Figure 11  

La prééminence de la promesse de la descendance dans l'Alliance Abrahamique. 

Nous voulons réitérer que l'expression « lui compta comme justice » (Genèse 15.6) se 

rapporte à la foi en la promesse de la descendance comme les étoiles des cieux, c'est-à-

dire une descendance infinie et éternelle ; ici, c'est très important, le contexte dans 

lequel l'expression de Genèse 15.5-6 est utilisée, car lorsqu'elle est citée dans d'autres 

parties des Écritures, le contexte original de la promesse est toujours maintenu. 

Regardons ces contextes : 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  136 
 

 

Tableau 26  

Expression « et il lui fut compté comme justice » dans la promesse d'une descendance 
éternelle 

VERSETS L'EXPRESSION « LUICOMPTA CELA À JUSTICE »SE RÉFÉRANT À LA 
PROMESSE DE LA DESCENDANCE ÉTERNELLE. 

Genèse 15. 
4-6   

4 Et voici, la parole de l’Éternel vint à lui, disant : Celui-ci ne sera pas 
ton héritier ; mais celui qui sortira de tes entrailles, lui, sera ton 
héritier. 
5 Et il le fit sortir dehors, et dit : Regarde vers les cieux, et compte les 
étoiles, si tu peux les compter. Et il lui dit : Ainsi sera ta semence.6 Et 
il crut l’Éternel ; et il lui compta cela à justice. (DBY) 

Psaumes 
106.30-31 

30 Phinées se leva, et exécuta le jugement, et la peste fut arrêtée ;  

31 Et cela lui a été compté à justice, de génération en génération, 
pour toujours. (DBY) 

 
Romains 4. 
2-3 

2 Car si Abraham a été justifié sur le principe des œuvres, il a de quoi 
se glorifier, mais non pas relativement à Dieu ; 
3 car que dit l’écriture ? « Et Abraham crut Dieu, et cela lui fut compté 
à justice » (DBY) 

Galates 3. 5-
6 

5 Celui donc qui vous fournit l’Esprit et qui opère des miracles au 
milieu de vous, le fait-il sur le principe des œuvres de loi, ou de l’ouïe 
de la foi ? 
6 comme Abraham a cru Dieu, et cela lui fut compté à justice. (DBY) 
 

Jacques 2. 
22-23  

22 Tu vois que la foi agissait avec ses œuvres ; et par les œuvres la foi 
fut rendue parfaite. 23 Et l’écriture a été accomplie qui dit : « Et 
Abraham crut Dieu, et cela lui fut compté à justice » ; et il a été appelé 
ami de Dieu. (DBY) 

 

Dans Genèse 15.4 - 6, Dieu donne à Abraham la promesse du fils et de sa descendance 

comme les étoiles des Cieux, ce qu'il a cru sans hésitation. C'est pourquoi Jacques fait 

référence à cette foi que Dieu a été compté à justice pour Abraham lorsque Jacques relie 

cet événement à celui de Genèse 21.12, où le Seigneur lui dit que c'était par Isaac qu’une 

descendance lui serait assurée. Rappelons-nous qu'immédiatement après, dans Genèse 

22.1-3, Dieu demande à Abraham de sacrifier Isaac. Le serviteur a eu cette épreuve de 

foi concernant la promesse de la descendance et a été victorieux (cet événement 

correspond au passage du buisson d'Abraham qui sera discuté au chapitre 8).  

 

Il est intéressant de noter que Dieu n'a pas testé la foi d'Abraham pour les promesses 



La promesse de la descendance sainte et éternelle et les alliances bibliques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    137 

 

de la terre ou du gouvernement, mais concernant la descendance, dans la mesure où 

celle-ci a la prééminence, car c'est la première que le Seigneur a donnée au serviteur et 

parce qu'il croyait que cette promesse lui était compté comme justice. 

 

Jacques fait référence à cet événement lorsqu'il rappelle qu'Abraham a montré l'œuvre 

ou le fruit de la foi le jour où il est allé sacrifier Isaac. L'auteur ajoute que cette foi a été 

ratifiée, mise en évidence et perfectionnée dans ce fait, depuis que la Parole 

qu'Abraham a crue s'est accomplie, laquelle apparaît beaucoup plus tôt dans Genèse 

15.6. 

 

Dans Romains 4.2-3 et Galates 3.5-6, Paul dit qu'Abraham n'a pas été justifié par les 

œuvres, mais par la foi, c'est-à-dire en croyant que Dieu lui avait accordé une 

descendance éternelle et infinie, comme les étoiles des Cieux. L'apôtre rappelle 

l'événement de Genèse 15, qui montre que la foi s'applique à des promesses concrètes, 

car elle est l'assurance des choses qu'on espère et la conviction des choses qu'on ne voit 

pas (Hébreux 11.1). 

 

La cuirasse de la foi est le vêtement de la justice, de la justification en Christ ; et cette 

armure est de croire en Dieu, ce qui n'est pas une chose abstraite ; la foi, c'est croire que 

Dieu existe et qu'il est le rémunérateur de ceux qui le cherchent (Hébreux 11.6). Cette 

récompense est la vie éternelle avec toutes ses promesses ; c'est fermement croire que 

le Christ vient déjà pour sa sainte Église, c'est croire qu'il nous emmènera à la Nouvelle 

Jérusalem, la ville céleste, parce qu'Il a promis qu'il viendrait nous chercher pour nous 

conduire à la maison du Père (Jean 14.1-3). 

 

Le Seigneur dit que la foi, c'est croire de manière tangible en des choses tangibles qui 

sont les promesses réelles, incorruptibles, éternelles, qui n'ont rien à voir avec les 

choses éphémères et corruptibles dans cette Terre après-déluge. Hébreux 11.1 dit : « Or 

la foi est l’assurance des choses qu’on espère, et la conviction de celles qu’on ne voit 

pas. » ; ces trois petits mots « de quoi » désignent cette chose tangible qui est crue et 

espérée » (DBY). 

 

Nous devons nous rappeler comment Abraham a cru et s'est revêtu de la cuirasse de la 

foi et de la justice. Lisons Genèse 15.1 : « Après ces choses, la parole de l’Éternel fut 

adressée à Abram dans une vision, disant : Abram, ne crains point ; moi, je suis ton 

bouclier et ta très-grande récompense » (BDY). Le Seigneur dit à Abraham qu'Il est son 

bouclier de foi, et que sa récompense (Héb. ר כָׁ  śâkâr) sera extrêmement grand ; et שָׁׂ

Hébreux 11.6 dit que Dieu est le rémunérateur (μισθαποδότης : misthapodotēs) de ceux 

qui le cherchent. Abraham s'est revêtu de cette cuirasse et ce bouclier de la foi, parce 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  138 
 

qu'il a cru que celui qui lui parlait était le Dieu vivant. Ce même jour, le Seigneur lui a 

fait une promesse concrète qui était sa descendance. Lisons Genèse 15. 2-6 (DBY) : 

 
2 Et Abram dit : Seigneur Éternel, que me donneras-tu ? Je m’en vais sans enfants, et l’héritier de 
ma maison, c’est Éliézer de Damas. 
3 Et Abram dit : Voici, tu ne m’as pas donné de postérité ; et voici, celui qui est né dans ma maison 
est mon héritier. 
4 Et voici, la parole de l’Éternel vint à lui, disant : Celui-ci ne sera pas ton héritier ; mais celui qui 
sortira de tes entrailles, lui, sera ton héritier. 
5 Et il le fit sortir dehors, et dit : Regarde vers les cieux, et compte les étoiles, si tu peux 
les compter. Et il lui dit : Ainsi sera ta semence. 
Et il crut l’Éternel ; et il lui compta cela à justice.  
 

Le Seigneur a pu arriver pendant la journée pour rencontrer Abraham, parce que la 

Parole dit que le serviteur devait attendre. Lisons Genèse 15. 9-12 (DBY) : 
 

9 Et il lui dit : Prends une génisse de trois ans, et une chèvre de trois ans, et un bélier de trois 
ans, et une tourterelle, et un jeune pigeon. 
10 Et il prit toutes ces choses, et les partagea par le milieu, et en mit les moitiés l’une vis-à-vis de 

l’autre ; mais il ne partagea pas les oiseaux. 
11 Et les oiseaux de proie descendirent sur ces bêtes mortes ; et Abram les écarta. 
12 Et comme le soleil se couchait, un profond sommeil tomba sur Abram ; et voici, une frayeur, 

une grande obscurité, tomba sur lui.  

 

Dieu a attendu que la nuit tombât au moment choisi pour montrer à son serviteur les 

étoiles infinies avec lesquelles Dieu a comparé la descendance vivante, sainte, infinie et 

éternelle qu'Il donnerait à Abraham. Puis le Seigneur est venu à la rencontre d'Abraham 

et lui a parlé de sa postérité esclave, mais ensuite, le Seigneur lui a parlé de sa 

descendance libre, qui symbolise la descendance éternelle, parce que le Dieu 

omniscient savait que cette génération qui sortirait d'Égypte n'entrerait pas dans la 

terre promise, mais irait en enfer pour incrédulité et désobéissance. Dans Genèse 15. 

17-18, il est dit (DBY) : 

 
17 Et il arriva que le soleil s’étant couché, il y eut une obscurité épaisse ; et voici une fournaise 
fumante, et un brandon de feu qui passa entre les pièces des animaux. 
18 En ce jour-là, l’Éternel fit une alliance avec Abram, disant : Je donne ce pays à ta semence, 
depuis le fleuve d’Égypte jusqu’au grand fleuve, le fleuve Euphrate. 
 

La descendance libre et sainte est celle qui héritera la Nouvelle Terre que Dieu a 

promise à Abraham, parce qu'Il lui avait dit qu'Il la lui donnerait, ainsi qu'à sa 

descendance après lui ; dans Genèse 15.7 - 8, il est dit (OST) :  
 

7 Et il lui dit : Je suis l’Éternel, qui t’a fait sortir d’Ur des Caldéens, afin de te donner ce pays 
pour le posséder.  



La promesse de la descendance sainte et éternelle et les alliances bibliques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    139 

 

8 Et il dit : Seigneur Éternel, à quoi connaîtrai-je que je le posséderai ?  

 

Remarquez comment le Seigneur a dit à Abraham qu'il allait hériter le pays, la terre 

promise ; et donc le serviteur lui a demandé comment il aurait la certitude et la 

conviction de cela ; en réponse à la question, le Seigneur a fait l'alliance avec Abraham 

sous serment. Évidemment, celui-ci allait mourir et Dieu Lui-même lui a dit dans Genèse 

15.15 : « Toi, tu iras en paix vers tes pères, tu seras enterré après une heureuse 

vieillesse. » Cependant, le serviteur croyait qu'il devait être ressuscité afin de recevoir 

les promesses dans lesquelles on trouve la descendance infinie, éternelle, libre et sainte.  

 

Il est nécessaire de bien comprendre le symbolisme de la descendance esclave et de la 

descendance libre, car le même apôtre Paul y fait référence dans Galates 4.22-23 ; lisons 

:  

 
22 Car il est écrit qu'Abraham eut deux fils, un de la femme esclave, et un de la femme libre. 
23 Mais celui de l'esclave naquit selon la chair, et celui de la femme libre naquit en vertu de la 
promesse. 
 

Satan a attaqué la promesse de la descendance sainte d'Abraham qui naîtra libre 

lorsqu'il sera ressuscité et héritera les promesses éternelles ; le diable a attaqué cette 

promesse de la descendance à travers Sara elle-même, dont la chair était élevée, et, par 

orgueil, il a pressé Abraham de s'accrocher à sa servante Agar ; Sarah ne voulait pas 

subir l'affront de ne pas avoir de fils et a convoité un esclave, ne croyant pas en Dieu qui 

avait déjà dit qu'il lui donnerait un fils d'Abraham. 

 

Ce que nous venons de dire est très important pour nous parce que cela a une relation 

avec nos promesses éternelles, avec la guerre que nous avons maintenant contre le 

diable qui veut nous enlever ces promesses parce qu'elles sont déjà à la porte. 

 

Sara savait que Dieu était apparu à Abraham bien avant l'alliance rapportée dans 

Genèse 15 ; cela lui a été manifesté dans Genèse 12 lorsque le Seigneur lui a donné 

l'ordre de quitter son pays et sa famille pour aller au pays qu'Il allait lui montrer et que 

le Seigneur lui a dit qu'Il donnerait en héritage à lui et à ses descendants après lui ; c'est 

là qu'Abraham a appris qu'il allait avoir une descendance, car Dieu lui avait aussi dit 

auparavant qu'Il ferait de lui une grande nation, ce qui implique aussi une descendance 

; lisons Genèse 12.1, 2 et 7 : 

 
1 Et l’Éternel avait dit à Abram : Va-t’en de ton pays, et de ta parenté, et de la maison de ton père, 
dans le pays que je te montrerai ; 2 et je te ferai devenir une grande nation, et je te bénirai, et je 
rendrai ton nom grand, et tu seras une bénédiction. Et le Cananéen était alors dans le pays.  
7Et l’Éternel apparut à Abram, et dit : Je donnerai ce pays à ta semence. Et Abram bâtit là un 
autel à l’Éternel, qui lui était apparu. (DBY) 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  140 
 

 

On observe qu'avant l'alliance décrite dans Genèse 15, Dieu avait déjà promis une 

descendance à Abraham et à Sara, mais celle-ci, par sa charnalité, sa Perverse, est sortie 

pour prendre la place du Seigneur et a fait pécher Abraham, par incrédulité. C'est 

pourquoi l'apôtre Paul, dans Galates chapitre 4, parle des deux descendants, la 

descendance qui est esclave selon la chair et la descendance qui est libre selon l'Esprit, qui 

naîtra selon la promesse et qui donnera des enfants exempts de péché, une descendance 

sainte qui n'est possible que par la Postérité (la Semence), le Christ, qui a maintenant 

fait de nous des enfants adoptifs de Dieu (Galates 4.  5). Alors, il fera de nous des fils 

directs le jour où nous aurons nos corps ressuscités et glorifiés, afin que nous puissions 

donner une descendance à Dieu (Malachie 2. 15) qui vivra, fructifiera et se multipliera 

pour toujours sur la Nouvelle Terre. C'est pourquoi Paul dit dans Galates 4. 24-27 (OST) 

: 

 
24 Ces choses sont allégoriques ; car ces deux femmes sont deux alliances, l’une du mont Sina, 
qui enfante des esclaves, et c’est Agar. 
25 Car Agar signifie le mont Sina, en Arabie, et elle correspond à la Jérusalem d’à présent, qui 
est, en effet, esclave avec ses enfants ; 
26 Mais la Jérusalem d’en haut est libre, et c’est elle qui est la mère de nous tous. 
27 Car il est écrit : Réjouis-toi, stérile, toi qui n’enfantais point, éclate et pousse des cris, toi qui 
n’as pas été en travail d’enfant ; car les enfants de la délaissée seront plus nombreux que ceux 
de la femme qui avait l’époux.    
                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      

La question ici est la suivante : qu'est-ce qu'Abraham a compris quand le Seigneur a fait 

l'alliance avec lui et lui a donné les promesses ? Il a compris qu'il ressusciterait et 

recevrait l'héritage de la terre, le gouvernement et la descendance libre, celle de 

l'accomplissement de la prophétie d'Ésaïe que Paul cite dans le passage ci-dessus, de la 

Jérusalem d'en haut, de la Jérusalem céleste, de la Nouvelle Terre, celle qu'Abraham a 

compris, car les Écritures disent dans Hébreux 11.8 - 10 : 

 
8 C'est par la foi qu'Abraham, lors de sa vocation, obéit et partit pour un lieu qu'il devait 
recevoir en héritage, et qu'il partit sans savoir où il allait.9 C'est par la foi qu'il vint s'établir dans 
la terre promise comme dans une terre étrangère, habitant sous des tentes, ainsi qu'Isaac et 
Jacob, les cohéritiers de la même promesse.10 Car il attendait la cité qui a de solides 
fondements, celle dont Dieu est l'architecte et le constructeur. 

 

Abraham s'est tenu devant le Dieu tout-puissant qui lui a promis de le donner la terre, 

ainsi qu'à sa descendance après lui, la Nouvelle Terre, la Nouvelle Jérusalem. Abraham 

a compris qu'il ressusciterait et qu'il aurait un corps glorifié pour y entrer ; et lorsqu'il 

entrera et aura hérité des promesses, ses descendants après lui en hériteraient aussi, la 

descendance libre qui viendra à cause de la Postérité, la Semence, le Christ. C'est 

pourquoi Paul dans Galates 4.1-7, avant de parler des deux descendants, l'esclave et la 

libre, dit (OST) : 



La promesse de la descendance sainte et éternelle et les alliances bibliques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    141 

 

 
1 Or, je dis qu’aussi longtemps que l’héritier est enfant, il ne diffère en rien de l’esclave, quoiqu’il 
soit seigneur de tout ; 
2 Mais il est sous des tuteurs et des curateurs jusqu’au temps marqué par le père. 
3 Nous aussi de même, lorsque nous étions enfants, nous étions sous l’esclavage des rudiments 
du monde. 
4 Mais, lorsque les temps ont été accomplis, Dieu a envoyé son Fils, né d’une femme, né sous la 
loi, 
5 Afin qu’il rachetât ceux qui étaient sous la loi, afin que nous reçussions l’adoption. 
6 Et, parce que vous êtes fils, Dieu a envoyé dans vos cœurs l’Esprit de son Fils, lequel crie : Abba, 
ô Père ! 
7 C’est pourquoi tu n’es plus esclave, mais fils, et si tu es fils, tu es aussi héritier de Dieu par 
Christ.  
                                                                                                                                                                                                                                                                                                    

Quiconque est né sous le péché que la Loi signale et condamne est esclave ; tous les 

êtres humains naissent esclaves parce qu'ils apportent le péché originel d'Adam ; mais 

lorsque nous recevons Christ, nous sommes libérés de l'esclavage du péché et de la Loi 

qui nous a déclarés coupables devant le Père ; nous sommes libres parce qu'en Christ, 

la Semence, nous avons été faits fils adoptifs de Dieu et avons reçu l'Esprit Saint, le gage 

de notre héritage (2 Corinthiens 1.22 ; 5.5), et par l'Esprit nous crions : « Abba Père ! » 

Paul dit que puisque nous ne sommes plus des esclaves, mais des enfants, nous sommes 

héritiers de Dieu par Christ. 

 

Le diable et la Perverse nature du péché, voulaient enlever les promesses d'Abraham et 

empêcher la venue de la Semence, le Christ, qui nous libère de l'esclavage du péché, 

dont le salaire est la mort éternelle et la perte totale et finale des promesses éternelles 

: la descendance, la Terre et le gouvernement. 

 

Abraham a cru en Dieu et s'est revêtu de la cuirasse de l'amour pour Dieu, le premier 

amour qui se manifeste dans le désir d'être avec le Seigneur, de son héritage, sa portion 

; mais c'est aussi l'amour éternel de Dieu pour le serviteur à qui Il a promis une 

descendance libre, sainte, éternelle et infinie, sans fin. Abraham a cru ce que le Seigneur 

promet dans Ésaïe 54 et que Paul cite dans Galates 4. 

 

Lisons maintenant Ésaïe 54.1-3 dont le titre éditorial dans la version DARBY (DBY-

1885)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   

se lit comme suit : « Prospérité future d'Israël » :  

 
 1 Réjouis-toi, stérile, qui n’enfantais point ! Éclate en cris de joie et d’allégresse, toi qui n’as pas 
été en travail ! Car les enfants de la femme délaissée sont plus nombreux que les enfants de celle 
qui était mariée, a dit l’Éternel.  2 Agrandis l’espace de ta tente, et qu’on élargisse les tentures 
de ta demeure ; ne resserre pas, allonge tes cordages, affermis tes pieux !  3 Car tu te répandras 
à droite et à gauche ; ta postérité possédera les nations, et peuplera les villes désertes. 
 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  142 
 

Paul cite ce passage dans Galates 4.24-27, lorsqu'il parle de l'Alliance Abrahamique. 

L’apôtre suggère que la promesse du Seigneur à Abraham pourrait être exprimée 

comme suit : « Abraham, tu vas agrandir la place de ta tente, et les rideaux de tes 

chambres seront tendus, ils seront étendus, dans la Nouvelle Terre, dans la terre 

infiniment étendue ; Étends tes cordes et fortifie tes pieux, car tu t'étendras à la droite 

et à la gauche, car ta descendance sera comme les étoiles des Cieux, innombrable, 

infinie. Cette descendance héritera des nations, qui seront formées pour l'éternité, et 

toi, Abraham, et ta descendance, tu habiteras dans les villes, car la face de la terre 

s’étendra, l’infini sera rempli de villes ». 

 

Cette même promesse nous a été faite par le Seigneur, le Christ vivant, la Semence, le 

Grand Prêtre des biens à venir (Hébreux 9.11) qui a fait de nous des fils adoptifs du 

Père, mais qui nous fera des fils directs pour prendre toutes les promesses de son 

héritage éternel.  

 

Alors que dans Ésaïe 54.2, il est dit « élargis le lieu de ta tente », le mot pour « tente » ici 
est אֹהֶל ('ôhel) qui signifie « tabernacle, demeure, habitation ». C'est très significatif 
parce que le Seigneur a promis que son tabernacle habitera avec nous (Apocalypse 
21.3) ; car il y a dans sa maison beaucoup d'habitations où il a préparé une place pour 
son Église (Jean 14.2). 
 
Nous habiterons dans la Nouvelle Terre, dans la Nouvelle Jérusalem, la ville céleste, une 

ville qui s'étendra parce que Dieu est Tout-Puissant pour le faire, parce que les Cieux 

des Cieux ne peuvent pas la contenir (1 Rois 8.27), Il habite dans l'éternité (Ésaïe 57.15), 

qui est l'infini de l'espace et du temps ; le Seigneur est l'architecte et le constructeur 

d'une telle cité céleste (Hébreux 11.10) 

 

 

.



La promesse de la descendance sainte et éternelle et les alliances bibliques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    143 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La partie qui suit n’est pas encore traduite, mais elle le 

sera bientôt. 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  144 
 

7.1.7. La prééminence de la promesse de la descendance dans l'Alliance Davidique 

 

Dans l'Alliance Davidique, le centre est la descendance, ce qui est mis en évidence dans 

la réitération du mot « maison » ou « descendance » ; lisons 2 Samuel 7.10-16 : 

 
10 j'ai donné une demeure à mon peuple, à Israël, et je l'ai planté pour qu'il y soit fixé et ne soit 
plus agité, pour que les méchants ne l'oppriment plus comme auparavant 
11 et comme à l'époque où j'avais établi des juges sur mon peuple d'Israël. Je t'ai accordé du 
repos en te délivrant de tous tes ennemis. Et l'Éternel t'annonce qu'il te créera une maison. 
12 Quand tes jours seront accomplis et que tu seras couché avec tes pères, j'élèverai ta 
postérité après toi, celui qui sera sorti de tes entrailles, et j'affermirai son règne. 
13 Ce sera lui qui bâtira une maison à mon nom, et j'affermirai pour toujours le trône de son 
royaume. 
14 Je serai pour lui un père, et il sera pour moi un fils. S'il fait le mal, je le châtierai avec la verge 
des hommes et avec les coups des enfants des hommes ; 
15 mais ma grâce ne se retirera point de lui, comme je l'ai retirée de Saül, que j'ai rejeté devant 
toi. 
16 Ta maison et ton règne seront pour toujours assurés, ton trône sera pour toujours 
affermi. 
 

Le centre de cette alliance est la descendance qui, au verset 11, est apparue 

premièrement et encadrée dans le Royaume Éternel, lequel est énoncé au verset 10. Ici, 

l'auteur fait référence au moment où Dieu placera Israël dans la Nouvelle Terre afin 

qu'ils ne soient plus jamais enlevés. Au verset 16, qui est la conclusion de l'alliance, la 

promesse de la descendance est réitérée lorsqu'il est dit : « Ta maison et ton règne 

seront pour toujours assurés ». Dans les versets 11 et 16, le mot que la version Louis 

Segond traduit par « maison » en hébreu est בַיִת (bayith) qui signifie « famille ». Dans le 

Psaume 89, versets 3 à 5, cela est confirmé (SG21) : 

 
3 Oui, je le dis : « La bonté est édifiée pour toujours ; 
tu fondes ta fidélité dans le ciel. » 
4 J’ai fait alliance avec celui que j’ai choisi, 
j’ai fait ce serment à mon serviteur David : 
5  – Pause. 
« J’affermirai ta descendance pour toujours 
et j’établirai ton trône pour l’éternité.» 
 

Notez la prééminence de la descendance dans l'Alliance Davidique lorsque le psalmiste 

la mentionne en premier, comme elle apparaît dans 2 Samuel 7.11. Au verset 5 du 

Psaume 89, le mot pour « descendance » en hébreu est זֶרַע (zera') qui signifie « semence, 

fruit, fructueux ou fécond, postérité, semis, temps des semailles ». 

 

Il est important de noter qu'Ethan l'Ezrachite commence le Psaume 89 en parlant des 

bontés ou des miséricordes et de la fidélité de Dieu ; lisons les versets 1-3 (SG21) : 



La promesse de la descendance sainte et éternelle et les alliances bibliques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    145 

 

 
1 Cantique d’Ethan l’Ezrachite. 
2 Je chanterai toujours les bontés de l’Eternel, 
ma bouche fera connaître ta fidélité de génération en génération. 
3 Oui, je le dis : « La bonté est édifiée pour toujours ; 
tu fondes ta fidélité dans le ciel.» 
 

Les questions sont les suivantes : Quelles sont ces bontés ou miséricordes qui seront 

chantées éternellement ? Et, quelle est la bonté ou la miséricorde qui sera édifiée pour 

toujours ? La réponse se trouve dans l'alliance qui apparaît au verset 3 du Psaume 89 

et son contenu dont le centre est la descendance, ce qui est immédiatement énoncé au 

verset 5 : « J'affermirai ta descendance pour toujours et j’établirai ton trône pour 

l’éternité. » 

 

La descendance éternelle confirmée est la miséricorde pour toujours ; ce sont les 

miséricordes qui seront chantées perpétuellement, éternellement ; remarquez 

comment le psalmiste chante de nouveau au verset 6 : « Le ciel célèbre tes merveilles, 

Eternel, et ta fidélité dans l’assemblée des saints. » 

 

Parmi les merveilles du Seigneur, on trouve la descendance éternelle qui apparaît dans 

les versets précédents. Le psalmiste continue donc à exalter Dieu au verset 9 du Psaume 

89 : « Eternel, Dieu de l’univers, qui est puissant comme toi ? Éternel, ta fidélité 

t’environne. 

 

Le don puissant de la descendance édifiée éternellement et infiniment motive 

l'adoration, le chant, la louange maintenant et pour toujours. Le psalmiste fait ensuite 

référence à David, mais se réfère symboliquement et prophétiquement au Christ 

incarné, le second Adam, le descendant de David qui accomplirait toutes les alliances, y 

compris l'Alliance Davidique. Le Christ, la Postérité, en qui nous obtiendrons toutes les 

promesses, y compris la promesse centrale qui est la descendance, a pris notre lieu par 

son œuvre vicariale pour nous donner le salut et l'héritage éternel ; lisons le Psaume 

89.27-29 (SG21) :  

 
27 Lui-même fera appel à moi : ‘Tu es mon père, 
mon Dieu et le rocher de mon salut!’ 
28 Et moi, je ferai de lui le premier-né, 
le plus haut placé des rois de la terre. 
29 Je lui conserverai toujours ma bonté, 
et mon alliance lui sera assurée. 
30 Je lui donnerai une descendance éternelle, 
et son trône durera autant que le ciel. 
 

Le verset 30 parle d'une descendance éternelle qui s'applique directement à tous les 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  146 
 

fils de Dieu qui naîtront durant le Royaume Éternel et seront les fils de tous ceux qui 

seront sauvés (les enfants de Dieu) (Jean 1.12). Ce verset se réfère aussi au Christ, 

comme le descendant de David « sa postérité pour toujours ». La descendance éternelle 

des fils de Dieu, c'est la lignée dont parle Ésaïe 53.10 :  

 
10 Il a plu à l'Éternel de le briser par la souffrance... Après avoir livré sa vie en sacrifice pour le 
péché, Il verra une postérité et prolongera ses jours ; Et l'œuvre de l'Éternel prospérera entre 
ses mains.  
 

Ici, le mot pour « postérité » en hébreu est זֶרַע (zera'), se référant à la descendance 

sainte, aux enfants de Dieu qui se multiplieront dans le Royaume Éternel. Ésaïe dit 

concernant le Seigneur Jésus « Il prolongera [ְאָרַך 'ârak] ses jours ; et son désir, Et 

l'œuvre [פֶץ  chêphets] de l'Éternel prospérera entre ses mains. », se référant à la חֵּ

volonté du Père qui est d'avoir une descendance, une lignée sainte, ses enfants 

multipliés pour toujours pour l'éternité, comme il l'a prévu dès le début avec Adam et 

Eve.  

 

C'est la lignée bénie de Jéhovah et de sa descendance avec eux mentionnée par Ésaïe 

65.23, car il dit : « 23 Ils ne travailleront pas en vain, Et ils n'auront pas des enfants pour 

les voir périr ; Car ils formeront une race [זֶרַע zera'], bénie [ְבָרַך bâra] de l'Éternel, Et 

leurs enfants seront avec eux ». Cette race bénie est le dessein éternel de Dieu avant la 

fondation du monde. Cette lignée explique pourquoi les alliances ont initialement la 

bénédiction, comme nous l'avons vu au chapitre 5 (voir le schéma : Promesses 

encadrées par la bénédiction de Dieu). Rappelez-vous que, dans l'Alliance Adamique, 

les promesses sont tombées sous la malédiction du péché et de la mort. La lignée bénie 

(la descendance éternelle) explique également pourquoi l'auteur du livre des Hébreux 

résume l'Alliance Abrahamique en deux faits ; un et l'un d'eux est la bénédiction, qu'il 

place en premier et met ensuite en évidence la descendance comme la promesse 

principale ; souvenons-nous d'Hébreux 6.13-14 :  

 
13 Lorsque Dieu fit la promesse à Abraham, ne pouvant jurer par un plus grand que lui, il jura 
par lui-même, et dit : 
14 Certainement je te bénirai et je multiplierai ta postérité. 
 

Un autre fait important de ce chapitre 6 de l'Épître aux Hébreux est que l'auteur relie 

ensuite l'Alliance Abrahamique à la Nouvelle Alliance. Ainsi, il affirme que ceux qui sont 

à l'intérieur de cette dernière sont les héritiers des promesses de l'Alliance 

Abrahamique, spécifiquement la descendance éternelle qui est une ancre solide de 

l'âme due au sacrifice du Christ ; lisons Hébreux 6.17-20 : 

 
17 C'est pourquoi Dieu, voulant montrer avec plus d'évidence aux héritiers de la promesse 



La promesse de la descendance sainte et éternelle et les alliances bibliques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    147 

 

l'immutabilité de sa résolution, intervint par un serment, 
18 afin que, par deux choses immuables, dans lesquelles il est impossible que Dieu mente, 
nous trouvions un puissant encouragement, nous dont le seul refuge a été de saisir 
l'espérance qui nous était proposée. 
19 Cette espérance, nous la possédons comme une ancre de l'âme, sûre et solide ; elle 
pénètre au delà du voile, 
20 là où Jésus est entré pour nous comme précurseur, ayant été fait souverain sacrificateur pour 
toujours, selon l'ordre de Melchisédek. 
 

Remarquez comment dans ces versets, l'auteur dit que la promesse faite à Abraham : « 

Certainement je te bénirai et je multiplierai ta postérité » (Hébreux 6.14) sont « deux 

choses immuables » promises par Dieu (Hébreux 6.18), c'est-à-dire qu'elles demeurent 

et font partie de « l'immutabilité de son conseil » (Hébreux 6.17b) qui est éternelle. 

L'auteur ajoute que dans les deux choses qu'il a promises, il est impossible à Dieu de 

mentir (Hébreux 6.18). Nous, qui sommes à Christ, avons une « grande consolation », 

car nous nous sommes emparés de l'espérance qu'Il nous a donnée, et c'est « une ancre 

de l'âme, sûre et solide », car Christ a brisé le voile et est entré dans le Lieu très saint 

avec son propre corps en offrande, comme notre précurseur et notre Grand Prêtre pour 

nous assurer de recevoir les promesses de la grande bénédiction et de la multiplication 

de la descendance. Soyons glorifiés, puisque la résurrection et la glorification sont la fin 

de Son œuvre rédemptrice, la rédemption de notre corps, par laquelle nous pourrons 

entrer dans Le Lieu très saint pour recevoir toutes les promesses de toutes les alliances. 

Lorsque cela arrivera, il n'y aura plus de malédiction sur nous, nous n'enfanterons plus 

jamais pour la destruction, car nous serons la descendance bénie de l'Éternel et de notre 

descendance aussi, pour toujours et à jamais. 

 

La meilleure chose dans tout ce que nous venons de dire, c'est que nous, l'Église, 

sommes sur le point de recevoir toutes les promesses, parce que l'Enlèvement est à la 

porte. C'est pourquoi nous sommes dans l'attente du jour et de l'heure. Pour ceux qui 

seront en Christ, pendant la Tribulation, aussi Juifs et Gentils, ils recevront également 

les promesses et devront être fortifiés au milieu de tous les jugements et attaques de 

l'antichrist et du faux prophète. Durant la Tribulation, les sauvés connaîtront le temps 

de la seconde venue du Christ ; et quand le Seigneur posera le pied sur le mont des 

Oliviers, il viendra l'espérance à ceux qui ont cru en lui et ont persévéré jusqu'à la fin. 

Ils auront la bénédiction de voir les sauvés ressuscités et glorifiés, les martyrs de la 

Tribulation, ceux qui ont souffert et sont morts pour Christ et les sauvés de l'Ancien 

Testament, Abraham, Isaac, Jacob, Moïse, Josué, David, les prophètes et autres 

serviteurs du Seigneur aussi ressuscités et glorifiés. Ils entreront dans le Royaume 

Millénaire pour recevoir toutes les promesses des alliances. 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  148 
 

7.1.8. La prééminence de la promesse de la descendance dans la Nouvelle Alliance 

 

La prééminence de la descendance dans la Nouvelle Alliance se trouve dans les faits que 

nous verrons ci-dessous et dont nous tirerons plusieurs déclarations qui paraîtront en 

majuscules : 

 

(a) La prééminence de la descendance dans la venue de la Semence (זֶרַע 

zera'). 

 

Le centre de la Nouvelle Alliance est l'accomplissement de la venue de la Postérité, le 

Christ, promise dans les alliances Adamique et Abrahamique. Jésus, en tant qu'homme 

et dernier Adam, est la descendance de David. Jésus est donc l'accomplissement de 

l'Alliance Davidique. Et, à travers le Christ, se garantit la promesse que dans la postérité 

d'Abraham toutes les nations seraient bénies, ce qui a deux accomplissements : 

 

- Un accomplissement partiel qui consiste en ce que, par le Christ, toutes les 

nations et les familles de la Terre auraient accès au salut, et donc à toutes les 

alliances et promesses. 

 

- Un accomplissement total et définitif qui consiste dans la manière dont les 

enfants de Dieu, par l'œuvre rédemptrice du Christ, se multiplieront et 

porteront du fruit dans le Royaume Éternel dans une nouvelle humanité qui 

est la descendance du Christ. Ce sera la lignée bénie de l'Éternel, la 

descendance sainte qui constituera une multitude de nations bénies, parce 

qu'elles seront saintes et éternelles. L'Église en aura les prémices (et d'autres 

promesses de la Terre et du gouvernement éternel) ; C'est pourquoi Jacques 

1.17-18 dit : « 17 toute grâce excellente et tout don parfait descendent d'en 

haut, du Père des lumières, chez lequel il n'y a ni changement ni ombre de 

variation.  18 Il nous a engendrés selon sa volonté, par la parole de vérité, afin 

que nous soyons en quelque sorte les prémices de ses créatures. Dans 

l'Enlèvement, nous serons les prémices de ses créatures, c'est-à-dire la 

postérité du Christ, les saints qui donneront à Dieu une descendance sainte 

et éternelle. 

 

(b) La promesse de la descendance est la principale, parce que la 

descendance éternelle est l'adoration éternelle de Dieu, à cause de ses 

attributs glorieux (voir chapitre 3).  

 

(c) La promesse de la descendance est la principale, puisque la seule voie que 

Dieu a établie pour que toutes les promesses s'accomplissent est à travers 



La promesse de la descendance sainte et éternelle et les alliances bibliques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    149 

 

une semence sainte, qui est le Christ. C'est pourquoi Il est venu sur cette 

terre en tant qu'homme ; Il a été engendré par la puissance du Saint-

Esprit pour être saint, sans le péché d'Adam, afin que le Christ ne fût pas 

placé sous la malédiction de l'Alliance Adamique. Le Christ est la 

DESCENDANCE sainte, car il est la semence sainte, sans péché, et en Lui, 

la descendance sainte et éternelle s'accomplira pour tous les enfants de 

Dieu. 

 
(d) La troisième raison pour laquelle la descendance est à la tête de toutes 

les promesses de la Nouvelle Alliance, c'est que l'Alliance Édénique est la 

seule alliance qui a été donnée sous une bénédiction totale dans le temps 

et l'espace, et à un être complètement saint, sans péché, immortel, et 

éternel. Le Seigneur a contracté l'Alliance Édénique avec Adam avant 

qu'il ne pèche. Dans cette alliance, la première et la plus importante des 

promesses est la postérité : « … Soyez féconds et multipliez-vous, 

remplissez la terre… (Genèse 1.28). Par conséquent, la semence sainte et 

éternelle est une bénédiction totale et éternelle, sans péché et sans mort.  

 
(e) La quatrième raison est que Dieu a promis de faire de Nouveaux Cieux et 

de Nouvelle Terre, un nouvel Univers qui se peuplera de ses enfants 

éternels, saints et immortels et de leurs générations infinies. C'est la 

promesse de la descendance qui garantit ce nouveau peuple, sans péché, 

sans mort et sans malédiction, que le Seigneur fera. La nouvelle terre et 

les nouveaux cieux impliquent une descendance sainte, éternelle et sans 

fin, ce qui démontre pleinement la toute-puissance de Dieu. 

 
(f) La cinquième raison pour laquelle la descendance est à la tête de toutes 

les promesses, c'est que lorsque le Seigneur a donné la promesse de la 

descendance à Adam et à la femme comme la première, Il l'a fait dans un 

but. Ce but est que ce serait UNE DESCENDANCE POUR DIEU (Mal 2.15) ; 

et cela signifie une descendance adoratrice qui le louera éternellement et 

pour toujours. Une DESCENDANCE pour Dieu est une DESCENDANCE 

sainte, pure, sans péché et sans mort, une DESCENDANCE d'adoration. 

 

Ce but n'a pas été atteint, parce que toute la postérité d'Adam, qui est toute 

l'humanité, a été des fils nés sous la malédiction, le péché et la mort, qui ont toujours 

adoré Satan et la Perverse, la nature du péché, avec ses œuvres, ses pensées et ses 

actions. Lisez la vérité suivante : 

 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  150 
 

 

 

 

 

 

 

Dieu a promis qu'Il aura une descendance bénie (Ésaïe 65.23), pour Lui, des adorateurs 

en Esprit et en Vérité ; et cette descendance ne peut être donnée que par des êtres 

humains saints et purs, sans péché et sans mort, comme Adam l'était, avant la chute. 

Cela doit s'accomplir parce que cette promesse a été faite dans une alliance éternelle et 

immuable qui est l'Alliance Édénique conclue avec le premier Adam et dans la Nouvelle 

Alliance, du dernier Adam. 

 

(g) La prééminence de la promesse de la descendance dans la Nouvelle 

Alliance se confirme également dans le fait qu'elle inclut toutes les sept 

autres alliances, lesquelles ont cette promesse comme principale et qui 

sont ceux qui les dirigent. Nous avons vérifié cela au début de ce chapitre. 

Voyons tout ce qui a été exposé jusqu'à présent dans le schéma suivant : 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dieu est digne de toute gloire, de toute adoration et mérite des fleuves infinis 

d'adorateurs qui l'exaltent à jamais. Parce qu'Il est le Roi, Il est le Seigneur, Il 

est le Tout-Puissant, sa beauté est inépuisable, sa grandeur est infinie, son 

amour et sa miséricorde sont infinis. Tous ses attributs sont infinis.  

 



La promesse de la descendance sainte et éternelle et les alliances bibliques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    151 

 

Figure 12  

La prééminence de la promesse de descendance dans les huit Alliances. 

 

Dieu montrera sa toute-puissance, sa puissance éternelle et sa divinité par une œuvre 

glorieuse et c'est de donner une descendance indestructible, éternelle, puissante qui se 

répandra comme des pousses, comme de l'herbe qui s'étend et fleurit (Psaume 72.16 ; 

92.13 ; Osée 14.7), pour l'éternité dans un Univers infini. Dieu a tout le pouvoir de le 

faire et dans cette descendance éternelle, glorieuse, sainte et immortelle, la puissance, 

les œuvres de Dieu et ses attributs infinis seront manifestés pour toujours. C'est le 

Royaume Éternel et glorieux promis au Christ vivant, des fleuves d'adorateurs sans fin, 

des serviteurs multipliés pour l'éternité qui le serviront éternellement, des arbres 

plantés près de ruisseaux d'eau dont les feuilles ne tomberont pas et qui porteront du 

fruit à jamais (Psaume 1.3). C'est le fruit des lèvres qui confesseront son nom pour 

toujours, dans la gloire, la louange, l'adoration, des chants sans fin (Hébreux 13.15). 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  152 
 

Sur cette descendance sainte, pure et infinie, le tabernacle de Dieu s’étendra 

(Apocalypse 7.15 ; 21.3), la connaissance de Dieu se répandra, qui remplira la terre 

comme les eaux recouvrent la mer (Ésaïe 11.9 ; Habacuc 2.14). C'est à cause de cette 

connaissance infinie, éternelle, impénétrable que l'éternité est nécessaire. Nous ne 

pourrons jamais connaître pleinement Dieu Tout-Puissant, mais nous avons une 

éternité pour nous réjouir de Le connaître. À mesure que nous Le connaitrons de plus 

en plus, nous nous émerveillerons et Lui rendrons gloire, nous chanterons et louerons 

sa miséricorde, son amour, sa puissance, nous compterons toutes ses merveilles pour 

toujours, comme le dit le Psaume 89.5 - 8 :  
 

5 (89:6) Les cieux célèbrent tes merveilles, ô Éternel ! Et ta fidélité dans l'assemblée des saints. 
6 (89:7) Car qui, dans le ciel, peut se comparer à l'Éternel? Qui est semblable à toi parmi les fils 
de Dieu ? 
7 (89:8) Dieu est terrible dans la grande assemblée des saints, Il est redoutable pour tous ceux 
qui l'entourent. 
8 (89:9) Éternel, Dieu des armées ! qui est comme toi puissant, ô Éternel ? Ta fidélité t'environne. 
 

Ce qui nous attend, frères et sœurs, est grand, puissant et glorieux. L'empire de Satan 

finira parce que le Christ vivant l'a condamné par son œuvre sur la croix du Calvaire. 

L'empire de la vie éternelle prévaudra. Bientôt l'effusion du jugement commencera, son 

exécution déterminée sur l'empire de Satan, le jugement sur le présent siècle mauvais 

du péché, de la mort, de l'impureté. Le jugement sera exécuté dans les sept années de 

la Tribulation. Cependant, les premiers fils de Dieu glorifiés et saints, c'est-à-dire la 

sainte Église, quitteront cette Terre plus tôt pour adorer le Roi. Alors, le royaume de 

mille ans du Christ commencera. Il régnera avec sa sainte Église, avec ses serviteurs ; ce 

sera un gouvernement avec une verge de fer (nous verrons ce gouvernement au 

chapitre 9). 

 

La promesse d'une descendance sainte, infinie, immortelle, éternelle, sans fin est 

synonyme d'adoration et de louange infinies, éternelles, infinies, inépuisables et saintes 

à Dieu le Père, à Dieu le Fils et à Dieu l'Esprit, au Dieu Tout-Puissant. Il est digne de toute 

louange, car Il est l'Éternel. 

 

C'est pourquoi Satan et la Perverse, la nature du péché, sont furieux lorsque nous 

parlons de cette promesse de la descendance et de son accomplissement. La raison est 

que cette promesse met en évidence l'omnipotence de Dieu et sa dignité de roi qui 

mérite toute gloire, toute majesté, toute autorité, toute louange et adoration pour 

toujours et à jamais, éternellement et d’âge en âge. 

 

 

 



La promesse de la descendance sainte et éternelle et les alliances bibliques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    153 

 

Figure 13  

La descendance sainte : Les rivières d'adorateurs. 

 
 

Le Père cherche des adorateurs en esprit et en vérité, et s'est pourvu de ces adorateurs 

pour l'éternité. D'Éden, Il a donné le commandement par la bouche d'Adam que 

l'homme devait quitter son père et sa mère, et s'attacherait à sa femme pour être une 

seule chair ; c'est un grand mystère parce que son résultat est une descendance pour 

Dieu (Malachie 2.15), une descendance adoratrice, engendrée et née sans péché et sans 

mort (nous étudierons ce mystère au chapitre 10). 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  154 
 

Satan a dit : « Il n'y aura pas de postérité sainte pour l'adoration, car les hommes et les 

femmes naîtront dans le péché et avec la mort. » Mais Dieu a dit : « Oui, il y aura une 

descendance sainte qui adorera éternellement une descendance multipliée, car la 

Semence viendra te frapper à la tête » (Genèse 3.15). Le Seigneur a prévu la 

descendance adoratrice avant la fondation du monde !  

Dieu a prévu les adorateurs en esprit et en vérité lorsqu'Il a béni Noé et a réitéré ses 

promesses de fécondité et de multiplication, afin que la Postérité, la Semence (le Christ) 

pût venir. Dieu a prévu les adorateurs en esprit et en vérité lorsqu'Il a appelé Abraham 

et s'est présenté à lui comme Dieu Tout-Puissant et lui a donné les promesses de la 

descendance, de la terre et du gouvernement dans l'héritage des nations. Quand Dieu a 

appelé Abraham, Il lui a dit que, dans sa postérité, le Christ, toutes les nations et les 

familles de la terre seraient bénies. Ces nations et ces familles sont la descendance 

sainte, sans péché, bénie et pure qui adorera Dieu pour toujours. Le Seigneur a dit à 

Abraham de sortir et de regarder les étoiles, car ainsi seraient ses descendants, qui 

adoreront le Roi de génération en génération. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



La promesse de la descendance sainte et éternelle et les alliances bibliques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    155 

 

Figure 14  

Les descendants éternels comme les étoiles du ciel. 

 
 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  156 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La partie qui suit n’est pas encore traduite, mais elle le 

sera bientôt. 

 
 

 

 



La promesse de la descendance sainte et éternelle et les alliances bibliques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    157 

 

7.3.6.2. Résurrection, manne cachée et descendance éternelle. 

 

En plus de la promesse de l'arbre de vie, liée à la descendance, nous trouvons celle de 

manger la manne cachée dans Apocalypse 2.17, que Jésus donne à l'Église si elle vainc. 

Pour comprendre ce que signifie cette promesse et ses implications, nous analyserons 

le chapitre 6 de l'Évangile de Jean, car Jésus s'y appelle Lui-même « la manne », et le 

centre de cet enseignement est la résurrection, le corps vivifié qui ne verra jamais plus 

la mort, car celui-ci aura la vie éternelle. Le mot clé dans cette prédication de Jésus dans 

Jean 6 est la vie. 

 

Nous allons faire un tour des versets dans lesquels la vie est réitérée, la résurrection, 

l'élimination de la mort pour toujours par l'œuvre rédemptrice du Christ, qui est son 

corps offert en sacrifice vivant pour tous les pécheurs. 

 

Dans Jean 6.27, le Seigneur dit de ne pas travailler pour la nourriture qui périt, mais 

pour la nourriture qui demeure pour la vie éternelle, enseignant ainsi au peuple qui a 

mangé le pain physique du miracle de la multiplication qu'il y a une opposition nette 

entre ce qui est corruptible, ce qui périt, et ce qui est incorruptible et éternel. Jésus dit 

que c'est Lui qui donne cette nourriture de la vie éternelle : « Travaillez, non point pour 

la nourriture qui périt, mais pour celle qui demeure jusqu’à la vie éternelle, et que le 

Fils de l’homme vous donnera ; car le Père, Dieu, l’a marqué de son sceau. » (OST) (Jean 

6.27). 

 

Au verset 33 de Jean 6, le Seigneur Jésus dit que le pain de Dieu est celui qui est 

descendu du ciel et qui donne la vie au monde. Dans son incarnation, le Seigneur 

souligne qu'il est Dieu éternel et qu'il est descendu du Troisième Ciel pour accomplir 

l'œuvre de donner la vie éternelle à un monde rempli de la mort : « Car le pain de Dieu, 

c'est celui qui est descendu du ciel et qui donne la vie au monde. » (Jean 6.33). 

 

Dans Jean 6.35, le Seigneur affirme qu'il est le pain de vie, que celui qui vient à Lui n'aura 

jamais faim et que quiconque croit en Lui n'aura jamais soif : « Jésus leur dit : Je suis le 

pain de vie ; Celui qui vient à moi n'aura jamais faim ; et celui qui croit en moi n'aura 

jamais soif. » (Jean 6. 35). C'est une référence claire à la Nouvelle Jérusalem, au 

Tabernacle de Dieu (Apocalypse 21.3), car dans Apocalypse 7.16, il est dit que 

quiconque vit dans ce tabernacle n'aura plus jamais faim ni soif.  

 

À partir du verset 40 de Jean 6, le Seigneur Jésus-Christ parle de la résurrection de la 

vie : « C’est ici la volonté de celui qui m’a envoyé, que quiconque contemple le Fils et 

croit en lui, ait la vie éternelle ; et je le ressusciterai au dernier jour (OST). Face à cette 

déclaration puissante, les personnes qui ont écouté Jésus, au lieu de recevoir 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  158 
 

l'enseignement, ont eu leur attention fixée sur le pain qui périt et sur le corps physique 

de Jésus en tant qu'homme ordinaire, appartenant à une famille de sang. Ils ont 

commencé à murmurer en disant dans Jean 6.41-42 : 

 
41 Les Juifs murmuraient à son sujet, parce qu'il avait dit : Je suis le pain qui est descendu du 
ciel. 42 Et ils disaient : N'est-ce pas là Jésus, le fils de Joseph, celui dont nous connaissons le père 
et la mère ? Comment donc dit-il : Je suis descendu du ciel ? 

 

Ce murmure était la conséquence d'une vie vidée de l'éternité, vidée du Royaume des 

Cieux. C'était le résultat d'une vie remplie de pain qui périt, centrée sur cette Terre. C'est 

ainsi qu'est l'Église en ce temps de la fin ; la plupart des églises minimisent le Royaume 

des Cieux et la résurrection du Christ, car elles ne parlent pas de la vie sur la Nouvelle 

Terre et les Nouveaux Cieux, du Royaume Éternel, de la Nouvelle Jérusalem. Les églises 

ne font pas non plus mention de la résurrection de la vie, qui est l'entrée dans ce 

royaume. D'autres églises mentionnent la résurrection du Christ, mais considèrent que 

le but est que les familles de sang puissent bien vivre dans cette Terre après-déluge. Ces 

églises enracinées sur cette Terre considèrent que s'en sortir est un drame, une défaite 

parce qu'ils se sont accrochés à ce monde.  

 

Le Seigneur Jésus a souligné qu'Il était descendu du Ciel pour rappeler aux gens qu'il y 

a un Royaume des Cieux où se trouvent les promesses éternelles et que c'était ce 

royaume qu'Il est venu offrir. C'est pourquoi, dans Jean 6.29, le Seigneur réitère d'où il 

vient et qui l'a envoyé. Au verset 32, il dit que le Père est celui qui donne le vrai pain du 

Ciel, et au verset 33, Jésus affirme qu'Il est ce pain. Lisons Jean 6.32-33 : 

  
32 Jésus leur dit : En vérité, en vérité, je vous le dis, Moïse ne vous a pas donné le pain du ciel, 
mais mon Père vous donne le vrai pain du ciel ; 
33 car le pain de Dieu, c'est celui qui descend du ciel et qui donne la vie au monde. 
 

Au verset 38, le Seigneur insiste sur le fait qu'il est descendu du Ciel pour faire la volonté 

de Celui qui l'a envoyé, c'est-à-dire le Père ; et il continue de mettre l'accent sur la vie, 

la résurrection et l'éternité. Dans Jean 6.40, il est dit qu'Il a fait la volonté du Père qui 

l'avait envoyé afin que quiconque croit en Lui ait la vie éternelle et qu'Il les ressuscitera 

au dernier jour, se référant au jour de l'Enlèvement quand la première résurrection ou 

résurrection pour la vie sera ouverte : « C’est ici la volonté de celui qui m’a envoyé, que 

quiconque contemple le Fils et croit en lui, ait la vie éternelle ; et je le ressusciterai au 

dernier jour. » (OST). (Jean 6.40). Ceci est réitéré par le Seigneur dans Jean 6.44 ; et au 

verset 47, le Seigneur affirme que quiconque croit en lui a la vie éternelle : « En vérité, 

en vérité, je vous le dis, celui qui croit en moi a la vie éternelle. » La force de l'affirmation 

est marquée par l'expression « En vérité, en vérité » : « ἀμήν ἀμήν (amēn amēn) » (Jean 

6.47). 



La promesse de la descendance sainte et éternelle et les alliances bibliques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    159 

 

 

Au verset 48 de Jean 6, le Seigneur Jésus-Christ dit encore : « Je suis le pain de vie » ; au 

verset 50, il répète qu'il est le pain descendu du ciel, afin que celui qui le mange ne 

meure pas, et au verset 51, il affirme la même chose ; Il dit aussi que si une personne 

mange ce pain qui est Lui-même, vivra éternellement. Le Seigneur ajoute que le pain est 

sa chair qu'Il donnera pour la vie du monde. Jésus répète trois fois les mots se référant 

à la vie (« vivant », « vivra », « vie ») dans ce seul verset 51 de Jean 6 : «  Je suis le pain 

vivant qui est descendu du ciel. Si quelqu'un mange de ce pain, il vivra éternellement ; 

et le pain que je donnerai, c'est ma chair que je donnerai pour la vie du monde… »  

 

Au verset 53, le Seigneur Jésus-Christ réitère que quiconque ne mange pas sa chair et 

ne boit pas son sang n'aura pas de vie ; ce qui signifie que quiconque ne le reçoit pas 

comme Seigneur et Sauveur, qui ne croit pas en Lui et n'entre pas dans la Nouvelle 

Alliance, ne peut pas avoir la vie éternelle. Au verset 54, Jésus dit encore la même chose 

: celui qui mange sa chair et boit son sang a la vie éternelle et Il le ressuscitera au dernier 

jour. 

 

Dans le verset 57 de Jean 6, Jésus met de nouveau l'accent sur la vie éternelle, car Il dit 

que le Père vivant l'a envoyé et qu'Il vit pour le Père, se référant à son incarnation, au 

corps qu'il donnerait en sacrifice, en offrande vivante pour le péché de l'humanité. Par 

conséquent, le Seigneur réitère que celui qui mange son sacrifice, c'est-à-dire qui 

l'accepte et croit en Lui, vivra aussi par Lui. Le mot « vie » est répété trois fois dans ce 

verset 56. 

 

Le Seigneur termine l'enseignement du pain de vie avec le verset 58 et répète le 

message, qu'Il est descendu du ciel ; et celui qui mange le pain de vie, qui est Lui-même, 

vivra éternellement. Jésus reprend la comparaison avec la manne du désert en disant 

que les pères l'ont mangée et sont morts. Mais nous savons qu'ils sont morts à cause de 

l'incrédulité, parce qu'ils n'ont pas voulu recevoir la Parole de Dieu représentée dans la 

manne. Ils pensaient que c'était simplement un pain physique et corruptible. L'Église 

de la fin des temps fait de même ; elle cherche le pain qui périt, le royaume de ce monde, 

les choses corruptibles de Babylone, de cette Terre. 

 

Face à toutes les réitérations du Seigneur Jésus-Christ sur la vie, ces questions se posent 

: pourquoi le Seigneur a-t-il répété le même enseignement tant de fois ? Pourquoi a-t-Il 

dit la même chose dans ce discours sur le pain de vie ? 

 

Résumons les réitérations que Jésus fait dans le sixième chapitre de Jean : Il dit quatre 

fois qu'Il est le pain descendu du Ciel. Par conséquent, lorsque la manne est descendue 

dans le désert pour Israël pendant les 40 ans, six jours par semaine, Jésus enseignait 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  160 
 

qu'Il descendrait du ciel, qu'Il viendrait. Mais, en plus de répéter cette vérité, dans le 

chapitre 6 de Jean, Il affirme vingt fois qu'il donne la vie, car il ressuscitera ceux qui 

croient en lui.  

 

Les réponses aux questions ci-dessus sont les suivantes : Jésus montrait la dureté et 

l'incrédulité du cœur des Juifs qui l'écoutaient. Le Seigneur indiquait combien ils étaient 

vides du Royaume des Cieux, de l'éternité de la vie. Cela souligne à quel point ils étaient 

débordants des choses corruptibles, terrestres, remplies de la mort. 

 

Les églises de la fin des temps ressemblent au peuple d'Israël à ce moment-là. Elles sont 

vidées du Royaume Éternel, parce qu'ils ont transformé l'Évangile de la vie éternelle en 

un évangile corruptible, pour obtenir des choses matérielles, un évangile pour 

préserver le corps corruptible, pour obtenir la prospérité matérielle, le pouvoir 

politique et la gloire des hommes. Cet évangile est celui qui tue les promesses éternelles, 

c'est celui qui veut effacer le Royaume Éternel ; le Seigneur appelle cet évangile dans la 

Bible de diverses manières : « l'évangile anathème », c'est-à-dire « l'évangile maudit », 

« l'évangile de la chair » opposé au véritable Évangile qui est celui de l'Esprit ; d'autres 

termes pour nommer cet évangile des hommes sont : « l'évangile différent », « un autre 

évangile », « évangile selon l'homme », « évangile renversé », « évangile tordu » (Galates 

Ch. 1 ; 2 Pierre 3.16).  

 

Les Juifs et les religieux, à qui le Seigneur Jésus-Christ parlait, avaient pris la Parole de 

Dieu pour les choses corruptibles, pour s'adapter à la société de son âge, et avaient 

oublié le Royaume des Cieux, le Père qui est aux cieux, et le Messie, Dieu le Fils dont il 

avait été prophétisé tant de fois dans la Loi, dans les Psaumes et les Prophètes qui 

annonçaient le Christ qui devait venir sauver du péché, de la mort et de l'enfer, pour 

donner la vie éternelle et l'héritage, les promesses de toutes les alliances que Dieu a 

faites avec ses serviteurs.  

 

Les religieux de l'époque et le peuple que Jésus instruisaient avaient oublié l'alliance de 

Dieu avec Adam en Éden, L'Alliance Adamique où Il avait promis la venue de la 

Postérité, L'alliance avec Noé dans laquelle le Seigneur a ratifié les promesses faites à 

Adam et à la création. Les religieux et le peuple d'Israël ont oublié L'alliance avec 

Abraham dans laquelle la venue de la Postérité était confirmée et Dieu a 

donné des puissantes promesses, de la descendance éternelle, du gouvernement 

éternel, de la terre et des cieux éternels où toutes les familles et les nations seront 

bénies. Les religieux et le peuple avaient oublié l'Alliance de la Loi et l'Alliance de la 

Terre, dans lesquelles toutes les promesses étaient tenues, dans chaque statut, dans 

chaque bénédiction, dans chaque rituel, dans chaque cérémonie, dans chaque objet, 

comme l'arche de l'alliance. Ils avaient enlevé la chose la plus importante de cette 



La promesse de la descendance sainte et éternelle et les alliances bibliques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    161 

 

Alliance de la Loi, la miséricorde, parce qu'ils pensaient qu'il s'agissait de simples 

sacrifices rituels ; mais cette miséricorde signifiait les promesses éternelles, parce que 

ce sont celles que le Seigneur a promises à David dans l'alliance qu'il a faite avec lui. 

Quand le Seigneur a dit dans Matthieu 9.13 : « Allez, et apprenez ce que signifie : Je 

prends plaisir à la miséricorde, et non aux sacrifices. Car je ne suis pas venu appeler des 

justes, mais des pécheurs. », il rappelait aux religieux les promesses qui font partie de 

la connaissance de Dieu, que le Seigneur a exigée du peuple par l'intermédiaire du 

prophète Osée au chapitre 6, versets 6 à 7 : «  6 Car j’aime la miséricorde et non les 

sacrifices[b], Et la connaissance de Dieu plus que les holocaustes.7 Ils ont, comme les 

autres hommes, transgressé l’alliance ; C’est alors qu’ils m’ont été 

infidèles. »  (NEG1979). 

 

Le peuple à qui le Seigneur a enseigné le pain de vie, la résurrection pour la vie éternelle, 

la manne vivante, qui est Lui-même, avait oublié la Nouvelle Alliance que le Seigneur 

avait promis de faire dans les livres des prophètes Ésaïe, Ézéchiel et Jérémie ; cette 

alliance était l'accomplissement de la venue de la Postérité promise à Adam après qu'il 

a péché ; la Postérité aussi promise à Abraham, l'eau douce dans laquelle Mara a été 

transformé, la manne qui est descendue dans le désert, l'eau qui a coulé du rocher, le 

descendant promis à David. Le peuple d'Israël avait oublié tout cela parce qu'il s'est 

rempli du monde, des choses terrestres, de pains corruptibles, de la Terre après-déluge, 

d'offrandes vaines, de sacrifices et d'holocaustes vides avec lesquels le peuple d'Israël 

cherchait à soulager sa conscience, à couvrir ses péchés et à cacher son cœur non 

repenti, totalement éloigné de Dieu et de sa Parole. Pour cette raison, Israël a rejeté 

l'enseignement du Seigneur Jésus-Christ, murmurait, critiquait et doutait que Jésus fût 

le pain vivant descendu du ciel. Le peuple d'Israël ne comprenait même pas la 

résurrection pour la vie, parce qu'ils étaient remplis de mort comme les sadducéens, 

qui prétendaient qu'Abraham et les prophètes étaient morts. 

 

Les Écritures disent que les disciples eux-mêmes croyaient que la Parole que le 

Seigneur Jésus leur enseignait était dure, parce que pour eux, il était difficile de se 

détacher du monde, de la Terre, des choses corruptibles. Jean 6.59-60 dit : « 59 Jésus dit 

ces choses dans la synagogue, enseignant à Capernaüm. 60 Plusieurs de ses disciples, 

après l'avoir entendu, dirent : Cette parole est dure ; qui peut l’écouter ? » 

 

La Parole de Dieu dit que beaucoup de disciples ont cessé de suivre le Seigneur, car ils 

ne supportent pas l'enseignement ; Jean 6.66 dit : « Dès ce moment, plusieurs de ses 

disciples se retirèrent, et ils n'allaient plus avec lui. » Il en est de même aujourd'hui 

concernant des nombreuses congrégations qui ne veulent pas entendre que la 

résurrection des morts en Christ, la glorification du corps et notre départ vers la 

Nouvelle Jérusalem auront bientôt lieu, parce que le Seigneur vient déjà pour enlever la 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Oseas%206&version=RVR1960,NEG1979#ffr-NEG1979-22241b


Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  162 
 

sainte Église. Cependant, les églises charnelles et mondaines qui ont posé leurs cœurs 

et leurs yeux sur cette Terre ne veulent pas savoir qu'il y a des promesses éternelles, 

que le jugement et la colère de Dieu viennent pendant les sept années de la Tribulation 

et de la Grande Tribulation. Ces églises ne veulent rien savoir de tout cela, maintenant 

que nous vivons dans la fin des temps, que l'Enlèvement est à la porte et que nous 

sommes sur le point de recevoir toutes les promesses éternelles ; et l'une d'entre elles 

est de manger de la manne cachée. 

 

Que signifie cette manne ? Pourquoi le Seigneur l'appelle-t-elle « caché » ? La clé de la 

réponse réside dans la répétition que le Seigneur Jésus-Christ a faite dans son discours 

sur le pain de vie. Le Seigneur a répété quatre fois qu'il était descendu du ciel et vingt 

fois qu'il était la résurrection et la vie. Le Seigneur a dit qu'Il était la vraie manne, le pain 

du Ciel, son corps était cette manne ; et le corps du Seigneur a souffert la mort à cause 

de nos péchés, mais il est ressuscité le troisième jour, triomphant de la mort, donnant 

la victoire sur elle. La manne, le pain de vie ressuscité qui est le Seigneur Jésus-Christ, 

est le message que le Seigneur a donné dans Jean chapitre 6. 

 

Cependant, le Seigneur a dit que nous devrions manger cette vraie manne, manger du 

pain de vie, ce qui signifie accepter son œuvre rédemptrice, sa mort, sa résurrection, sa 

glorification et son ascension. Accepter, recevoir et croire en l'œuvre rédemptrice du 

Christ, c'est manger la manne, le pain vivant, et cette œuvre de foi donne la vie éternelle. 

Par conséquent, lorsqu'Il a confronté ses disciples parce qu'ils murmuraient, le 

Seigneur leur a dit dans Jean 6. 61 et 62 : 

 
61 Jésus, sachant en lui-même que ses disciples murmuraient à ce sujet, leur dit : Cela vous 
scandalise-t-il ? 62 Et si vous voyez le Fils de l'homme monter où il était auparavant ? 

 

Le Seigneur met l'accent qu'il est descendu du Ciel et, au verset 62, il leur demande ce 

qu'ils penseraient s'ils le voyaient monter là où il était en premier, prophétisant son 

ascension après sa résurrection et sa glorification.  La résurrection du Christ, le pain 

vivant, la vraie manne descendue, mais qui est ensuite montée, c'est un événement 

représenté dans la fête des prémices de l'orge que Jésus a accomplie lorsqu'Il est 

ressuscité ; rappelons-nous qu'en cette fête, le prêtre agitait une gerbe de grain d'orge 

en offrande devant Dieu le Père. Les prémices étaient toujours les meilleures, les élus 

de la récolte à venir. 

 

Maintenant, quelle est la relation entre l'explication ci-dessus et la promesse de manger 

de la manne cachée d'Apocalypse 2.17 ? La sainte Église a déjà mangé de la manne 

qu'est le Christ, parce qu'elle est sauvée par la foi en son œuvre rédemptrice et qu'elle 



La promesse de la descendance sainte et éternelle et les alliances bibliques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    163 

 

a été lavée de son sang. Qu'est-ce que c'est donc la manne cachée et que signifie alors 

en manger ? 

 

La manne désigne le corps ressuscité et glorifié du Christ, et de la même manière, la 

manne cachée désigne notre corps ressuscité et glorifié. Nous mangerons de cette 

manne parce que nous goûterons à la résurrection de la vie éternelle, à la glorification 

de nos corps. Nous goûterons dans toute sa plénitude ce que signifie avoir l'éternité 

dans nos corps, dans tout notre être. Alléluia ! 

 

De même que le Christ ressuscité est monté au ciel, accomplissant la fête des prémices 

comme la gerbe de l'orge, de même nous, la sainte Église, quand nous serons ressuscités 

et glorifiés, monterons au Ciel le jour de l'Enlèvement, comme le blé, le pain, le grain nu 

pur et saint agités devant Dieu le Père comme les prémices de ses créatures. De cette 

façon, la fête des prémices du blé s'accomplira, qui est la fin de la Pentecôte, l'ère de 

l'Église. Nous serons une manne sainte, un pain vivant, pur, comme le Christ était le pain 

vivant, la manne qui est montée après sa résurrection et sa glorification.  

 

La promesse d'Apocalypse 2.17 parle d'une manne cachée, pour plusieurs raisons : 

 

(1) Parce que cette promesse puissante fait partie des trésors cachés que le Seigneur a 

préparés pour nous. Matthieu 13.44 dit : « Le royaume des cieux est encore semblable à 

un trésor caché dans un champ. L'homme qui l'a trouvé le cache ; et, dans sa joie, il va 

vendre tout ce qu'il a, et achète ce champ. 

 

(2) Cette manne cachée fait partie des grandes choses cachées, des choses que l'œil n'a 

pas vues, que l'oreille n'a pas entendues, qui ne sont pas montées dans le cœur de 

l'homme, préparées pour ceux qui aiment le Seigneur. Dans 1 Corinthiens 2.9, il est dit : 

« Mais, comme il est écrit, ce sont des choses que l'œil n'a point vues, que l'oreille n'a 

point entendues, et qui ne sont point montées au cœur de l'homme, des choses que Dieu 

a préparées pour ceux qui l'aiment. » 

 

(3) Cette manne cachée que le Seigneur nous a promise est notre vie éternelle cachée en 

Christ, comme le dit Colossiens 3.3 - 4 : 
3 Car vous êtes morts, et votre vie est cachée avec Christ en Dieu. 4 Quand Christ, votre vie, 
paraîtra, alors vous paraîtrez aussi avec lui dans la gloire. 
 

Au verset 4, Paul parle du jour de l'Enlèvement, où Christ, qui est la manne et le pain 

vivant, se manifestera ; et quand cela arrivera, la sainte Église paraîtra dans la gloire, 

c'est-à-dire que nous mangerons de la manne cachée, nous recevrons le corps saint et 

éternel. 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  164 
 

 

Maintenant, la question est : pourquoi mangerons-nous de la manne cachée ? Pourquoi 

serons-nous ressuscités et glorifiés ? La réponse a deux explications : 

 

(1) La première est que la seule façon d'être dans la présence de Dieu est d'avoir le 

corps ressuscité et glorifié, plein de vie ; la seule façon d'entrer dans la Nouvelle 

Jérusalem est d'avoir un corps sans mort et sans la nature du péché ; la seule 

manière est de posséder un corps rempli de vie éternelle et de gloire. 

 

(2)  La seconde explication est que nous aurons accès à la vie éternelle, avec toutes les 

promesses, lorsque nous aurons le corps vivant, ressuscité et glorifié. C'est pourquoi 

le Seigneur s'est référé à la résurrection dans le discours sur le pain de vie de Jean 

chapitre 6, affirmant que celui qui le reçoit ne mourra pas éternellement, mais vivra 

pour toujours. Les grandes promesses sont une descendance sainte et éternelle, les 

Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre éternels et le gouvernement éternel. 

 

Concernant la première promesse de la descendance multipliée éternellement, la Bible 

enseigne que nous allons avoir des corps ressuscités, pleins de vie pour donner la vie. 

C'est pourquoi le pain vivant qui est la manne est appelée « pain du Ciel » ; avec cela, 

le Seigneur nous compare. Nous allons ainsi être rassemblés le jour de l'Enlèvement 

afin que s'accomplisse la fête des prémices du blé. Le Seigneur compare aussi notre 

corps ressuscité au grain nu, comme le dit 1 Corinthiens 15.35 - 37 : 

 
35 Mais quelqu’un dira : Comment les morts ressuscitent-ils ? Avec quel corps viennent-ils ? 
36 Insensé, ce que tu sèmes ne prend point vie, s’il ne meurt auparavant. 
37 Et quant à ce que tu sèmes, tu ne sèmes pas le même corps qui doit naître, mais le grain nu, 
comme il se rencontre, de blé, ou de quelque autre semence… (OST) 

 

Lorsque le grain est semé, il porte des fruits, grandit et se multiplie. Le Seigneur a aussi 

dit de Lui-même que lorsque le grain tombe, il porte beaucoup de fruit, ce qui rappelle 

la manne qui s'est multipliée jour après jour et année après année, en grande 

abondance, comme elle l'était dans le désert. Il rappelle aussi la multiplication des pains 

qui s'est produite avant que le Seigneur ne donne l'enseignement du pain de vie. Lisons 

le Psaume 78.23 - 25 : 

 
23 Bien qu’il eût commandé aux nuées d’en haut, et qu’il eût ouvert les portes des cieux, 
24 Et qu’il eût fait pleuvoir sur eux la manne pour manger, et qu’il leur eût donné le blé des 
cieux : 
25 L’homme mangea le pain des puissants ; il leur envoya des vivres à satiété. (DBY)  

 

Nous pouvons aussi voir cette abondance, cette multiplication, comme une promesse 

dans Genèse chapitre 27 quand Isaac a béni Jacob d'où viendrait le peuple d'Israël : 

https://www.levangile.com/comparateur-bible-46-15-36
https://www.levangile.com/comparateur-bible-46-15-37


La promesse de la descendance sainte et éternelle et les alliances bibliques 
 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    165 

 

«  Que Dieu te donne de la rosée du ciel Et de la graisse de la terre, / Du blé et du vin 

en abondance!. » (Genèse 27.28). 

 

L'Église est le blé pur, ressuscité et glorifié qui sera ressuscité le jour de l'Enlèvement. 

Le Seigneur Jésus-Christ, qui est la manne, le pain du ciel et le blé est ressuscité et a été 

glorifié afin que nous puissions manger de la vie éternelle, en buvant son sang et en 

mangeant sa chair, parlant d'une manière métaphorique ; de la même manière, la sainte 

Église se lèvera et sera glorifiée pour donner la vie éternelle, pour donner des 

descendants saints et éternels ; c'est la promesse qu'Osée prophétise lorsqu'il parle de 

la grâce future dans laquelle l'amour de Dieu se manifestera ; lisons Osée 14.4 - 7 : 

 
4 Je guérirai leur infidélité ; je les aimerai de bon cœur ; car ma colère s’est détournée d’eux. 
5 Je serai comme une rosée pour Israël. Il fleurira comme le lis, et il jettera des racines comme 
le Liban. 
6 Ses rameaux s’étendront ; sa magnificence sera celle de l’olivier, et il aura le parfum du Liban. 
7 Ils reviendront s’asseoir à son ombre ; ils feront fructifier le froment ; ils fleuriront comme la 
vigne, et leur renommée sera comme celle du vin du Liban. (OST) 
 

Cette promesse de la descendance multipliée éternellement sera reçue d'abord par 

nous, l'Église, le jour de l'Enlèvement, lorsque nous mangerons de l'arbre de vie et de la 

manne cachée, parce que nous ne souffrirons pas la seconde mort. Quand nous 

recevrons la promesse, le Seigneur sera pour nous comme la rosée ; et comme des 

sarments que nous sommes, nous fleurirons comme le lys, nous étendrons nos racines 

comme le Liban parce que nos saints descendants se répandront, se multiplieront pour 

toujours ; nous serons rendus vivants comme le blé et fleurirons comme la vigne, nous 

fructifierons et serons féconds dans les générations bénies qui naîtront pour toujours 

et pour adorer et glorifier Dieu pour toujours. Lorsque nous mangeons de la manne 

cachée, nous serons une fontaine d'eau qui jaillira jusqu'à la vie éternelle comme le dit 

Jean 4.14 : « Mais celui qui boira de l'eau que je lui donnerai n'aura jamais soif, et l'eau 

que je lui donnerai deviendra en lui une source d'eau qui jaillira jusque dans la vie 

éternelle. 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

Bérée                                                                                  166 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La partie qui suit n’est pas encore traduite, mais elle le 

sera bientôt. 

 
 

 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    167 

 

CHAPITRE 10 
LA NOUVELLE CRÉATION 

LES NOUVEAUX CIEUX ET LA NOUVELLE TERRE 
 

Dieu a promis qu'Il ferait une nouvelle création, et dans ce chapitre, nous en discuterons 

avec l'aide des Écritures. Regardons les raisons pour lesquelles Dieu fera une nouvelle 

création. 

 

10.1 Raisons pour lesquelles Dieu fera une nouvelle création 

 

(a) La première création a été sujette à la vanité, à l'éphémère, à cause du péché de 

l'homme. 

 

Dans les chapitres précédents, nous avons montré qu'Adam a été établi comme la 

couronne de la création, laquelle a été placée sous sa domination dans l'Alliance 

Édénique. Par conséquent, lorsqu'Adam a transgressé l'alliance, son péché ne l'a pas 

seulement affecté, mais aussi toute la création a subi les conséquences. Elle a été 

soumise à la vanité, à l'esclavage, à la corruption, c'est-à-dire à l'éphémère, au 

périssable (Ro 8.20 - 21). Cependant, Dieu a créé la première création avec le but d'être 

éternelle, y compris l'humanité et ses descendants. Par conséquent, le plan du Seigneur 

ne peut pas être tronqué ou éliminé. Ainsi, Dieu, dans sa volonté souveraine, a établi 

qu'il rendra la nouvelle création, sainte et éternelle, libre de la corruption, de la vanité, 

du péché et de la mort. 

 

(b) Dieu a promis qu'Il restaurera toutes choses.  

 

Dans Actes 3.21, il est dit : « ...  21 C'est lui que le ciel doit accueillir jusqu'au moment de 

la restauration [ἀποκατάστασις apokatastasis] totale dont Dieu a parlé depuis 

longtemps par la bouche de [tous] ses saints prophètes". Ce terme grec 

ἀποκατάστασις (apokatastasis) signifie aussi « restitution et reconstitution ». 

L'apôtre Pierre fait référence aux Nouveaux Cieux et à la Nouvelle Terre prophétisés 

par des serviteurs comme Ésaïe (Ésaïe 65.17 ; 66.22). 

 

La restauration de toutes choses est aussi appelée régénération (Mt 19.28), que nous 

avons étudiée au chapitre 9. 

 

(c) Dieu a fait une alliance avec la création. 

 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  168 
 

Au chapitre 4, nous soutenons que lorsque Dieu a fait l'alliance avec Adam en Éden, Il a 

également fait alliance avec la création, dans la mesure où Il a établi ses décrets ; de 

même, dans le cadre de l'Alliance Noachique, cette alliance avec la création a été ratifiée, 

comme le Seigneur l'a dit dans Genèse 9.10 - 12 :  

 
10 avec tous les êtres vivants qui sont avec vous, tant les oiseaux que le bétail et tous les animaux 
de la terre, soit avec tous ceux qui sont sortis de l'arche, soit avec tous les animaux de la terre. 
11 J'établis mon alliance avec vous : aucune chair ne sera plus exterminée par les eaux du déluge, 
et il n'y aura plus de déluge pour détruire la terre. 
12 Et Dieu dit : C'est ici le signe de l'alliance [רִית  berıŷth] que j'établis entre moi et vous, et tous בְּ
les êtres vivants qui sont avec vous, pour les générations [דּוֹר dôr : générations] à toujours 
 .[ôlâm' עוֹלָם]

 
Le mot hébreu דּוֹר (dôr) signifie « générations » et indique la multiplication de la 

descendance pour l'éternité. L'alliance avec la création est pour des générations 

perpétuelles, par conséquent, elle est liée à la promesse de la descendance, comme nous 

le verrons ci-dessous. 

 

(d) Le Seigneur fera une nouvelle création pour la promesse première des alliances 

: Une descendance sainte éternellement multipliée. 

 

La première promesse que Dieu a faite à Adam dans l'Alliance Édénique est une 

descendance féconde et multipliée pour l'éternité, ce qui se rapporte à la promesse que 

Dieu a faite à la création, car la descendance éternelle en jouira. Ainsi, dans Genèse 9.12, 

le Seigneur dit qu'Il a établi son alliance entre Lui et Noé et leur postérité, ainsi qu'avec 

tout être vivant pendant des générations perpétuelles. 

 

La nouvelle création aura la loi de l'expansion que Dieu a mise en place lorsqu'Il l'a faite 

pour la première fois ; nous l'expliquerons plus tard. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle 

Terre seront étendus éternellement afin d'être une demeure pour les générations à 

naître, pour toujours et à jamais, parce que l'infini s'agit de temps et d'espace. La preuve 

de la relation étroite entre la nouvelle création et la descendance se trouve dans Ésaïe 

66.22 (SG21) : « En effet, le nouveau ciel et la nouvelle terre que je vais créer 

subsisteront devant moi, déclare l'Eternel. De la même manière, votre descendance et 

votre nom subsisteront. » 

 

Cette descendance infinie est l'héritage de Dieu promis au Christ (Ps 2.8), les nations 

multipliées, les rivières d'adorateurs qui loueront le Père en esprit et en vérité (Jn 4.23-

24). La nouvelle création, l'univers infini et éternel, sera remplie de louanges au Père, 

au Fils et au Saint-Esprit, car l'humanité a été créée pour ce but ; le chant, la joie, le 

psaume, l'hymne, l'harmonie et la mélodie seront multipliés, la bénédiction et la gloire 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    169 

 

se multiplieront au nom du Dieu Tout-Puissant, qui s'est révélé à Abraham, le Shadday, 

le Saint, Adonaï, le Seigneur. 

 

Or, l'amour de Dieu est si grand qu'en plus d'établir son alliance éternelle avec l'homme 

et avec la création à partir de l'Éden, il a donné un signe de cette alliance et c'est l'arc-

en-ciel ; lisons Genèse 9.16 (SG21) : « L'arc sera parmi les nuages et je le regarderai 

pour me souvenir de l'alliance éternelle entre Dieu et tous les êtres vivants de toute 

espèce qui se trouvent sur la terre. » C'est le signal qui apparaît dans les nuages chaque 

fois qu'il pleut et qui est combiné avec la lumière du soleil. 

 

Mais la Bible nous dit que cet arc-en-ciel, comme le signe de l'alliance éternelle, se 

trouve sur le trône même de Dieu, ce qui confirme les promesses glorieuses, fidèles, 

vraies et éternelles du Seigneur : « Celui qui était assis avait l'aspect d'une pierre de 

jaspe et de sardoine, et le trône était entouré d'un arc-en-ciel semblable à de 

l'émeraude. » (Ap 4.3. SG21). 

 

Satan sait qu'il lui reste peu de temps et c'est pourquoi il a utilisé le signe de l'alliance 

de Dieu avec la création, l'arc-en-ciel, pour le pervertir en le transformant en symbole 

des homosexuels, des sodomites qui, dans de nombreux pays, peuvent adopter des 

enfants et même avoir des enfants lorsque l'un de ceux, qui forment ces couples non 

bibliques et contre-nature, a le bébé par le biais d'une mère porteuse, d'achat de 

spermatozoïdes, de fécondation in vitro et d'autres techniques non approuvées par 

Dieu. Nous voyons explicitement l'attaque de Satan contre le dessein original dès le 

début de la création et contre la promesse principale de la descendance. Cependant, par 

les Écritures, nous savons que les perversions énoncées ci-dessus correspondent aux 

signes de la fin de temps, de la venue du jugement des sept années de Tribulation ; et ce 

jugement est déjà à la porte. 

 

Et si, en lisant ce livre, l'Église s'en est déjà allée dans l'Enlèvement, soyez convaincus 

que vous êtes dans le temps terrible de la Tribulation, de ce jugement prophétisé dans 

les Écritures. Et la seule façon pour vous d'être sauvé est de vous repentir de tous vos 

péchés, de recevoir Christ dans votre cœur comme le seul Seigneur et Sauveur, et de 

demeurer en Lui et en Sa Parole, car alors vous aurez la vie éternelle, vous aurez la 

participation des promesses éternelles que notre livre vous enseigne en détail. 

 

(e) Dieu a promis que ses enfants jouiraient de sa création pour l'éternité. 

 

À cause du péché et de la mort, les êtres humains n'ont jamais pu jouir de la création de 

Dieu. Souvenons-nous que les plantes se sont fanées, que les épines ont poussé, qu'il y 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  170 
 

a eu de l'aridité et que les animaux se sont retournés contre l'homme après son péché. 

Cependant, Dieu a promis que ses enfants jouiront de toutes les choses qu'il a créées, 

en se référant aux nouveaux cieux et à la nouvelle Terre ; parce qu'il a déclaré qu'il fera 

tout à nouveau et rétablira toutes les choses. Lisons Ésaïe 65.17 - 18 : 

 
17 Car je vais créer de nouveaux cieux Et une nouvelle terre ; On ne se rappellera plus les 
choses passées, Elles ne reviendront plus à l'esprit. 
18 Réjouissez-vous plutôt et soyez à toujours dans l'allégresse, A cause de ce que je vais 
créer ; Car je vais créer Jérusalem pour l'allégresse, Et son peuple pour la joie. 
 

Dans ce passage, le Seigneur donne la raison de la création des Nouveaux Cieux et de la 

Nouvelle Terre, c'est-à-dire qu'Il nous donnera la grande bénédiction de nous réjouir 

pour toujours des choses qu'Il va créer. 

 

(f) Dieu fera la nouvelle création parce qu'Il a établi des lois inviolables dans la 

première création. 

 

Dieu a établi que les lois qu'Il a placées dans les cieux et sur la Terre ne cesseront pas ; 

lisons le Psaume 148.3 - 6 : 

 
3 Louez-le, soleil et Lune ! Louez-le, vous toutes, étoiles lumineuses ! 
4 Louez-le, cieux des cieux, Et vous, eaux qui êtes au-dessus des cieux ! 
5 Qu'ils louent le nom de l'Éternel ! Car il a commandé, et ils ont été créés. 
6 Il les a affermis pour toujours et à perpétuité ; Il a donné des lois, et il ne les violera point. 

 
Remarquez que le verset 3 parle du soleil, de la lune et des étoiles. Le verset 4 fait 

référence aux Cieux des Cieux et aux eaux au-dessus d'eux, que nous expliquerons plus 

tard. Le verset 5 rappelle les décrets de la première création dont il est question dans 

la Genèse chapitre 1. Dans le verset 6, le Seigneur dit qu'Il a fait les cieux, la Lune, les 

étoiles pour être éternels et que dans ceux-ci, Il y a mis des lois inviolables. Mais nous 

savons que le péché et la mort sont entrés dans toute la création, par conséquent, Dieu 

la fera nouvelle, accomplira sa Parole qui dit qu'elle sera éternelle, et ses lois 

subsisteront (Jé 31.35-36). Pour comprendre la nouvelle création, nous devons étudier 

la première ; voyons : 

 

10.2 La première création 

  

10.2.1 Le ciel et la Terre 

 

La première création est décrite dans la Genèse chapitre 1 et dans d'autres passages de 

la Bible. Le Seigneur a établi des lois inviolables dans cette création et l'a contemplée 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    171 

 

dans les alliances, dans l'Alliance Édénique et dans l'Alliance Noachique.  Dieu fera la 

création de nouveau après les jugements qui viseront à balayer et à éliminer le péché 

de la création. 

 

La Bible enseigne qu'au commencement, Dieu créa les cieux et la terre, puis créa tout 

en eux : « Au commencement [ית ים] rê'shıŷth] Dieu רֵאשִׁ א] ĕlôhıŷm] créa' אֱלֹהִׁ רָּ  bârâ’] les בָּ

cieux [ם מַיִׁ  .(Gn 1.1) « [erets ' אֶרֶץ] shâmayim] et la terre שָּ

 

La question qui s'impose est la suivante : quels sont ces « cieux » au pluriel ? La réponse 

est donnée par les Écritures elles-mêmes, car elles parlent de trois Cieux : le premier 

qui ne correspond pas exactement à l'atmosphère, mais à l'espace interstellaire, le 

deuxième Ciel appelé « Les Cieux » et le Troisième Ciel qui est la demeure de Dieu (voir 

Chapitre 1). Étudions-les dans Genèse 1.6-8 : 

 
6 Dieu dit: Qu'il y ait une étendue [ ַרָקִיע râqıŷa']  entre  [ְתָוֶך tâvek]  les eaux [מַיִם mayim] , et 
qu'elle sépare [בָדַל bâdal] les eaux [מַיִם mayim] d'avec les eaux [מַיִם mayim] . 
7 Et Dieu fit l'étendue [ ַרָקִיע râqıŷa'], et il sépara [דַל -qui sont au [mayim מַיִם] bâdal] les eaux בָׁ
dessous de l'étendue [ ַרָקִיע râqıŷa'] d'avec les eaux qui sont au-dessus de l'étendue [ ַרָקִיע 
râqıŷa']. Et cela fut ainsi. 
8 Dieu appela l'étendue [ ַרָקִיע râqıŷa'] ciel [שָמַיִם shâmayim]. Ainsi, il y eut un soir, et il y eut un 
matin : ce fut le second jour. 

 

Au verset 6, il est question d'une étendue, c'est-à-dire de celle qui s'étend, et il est dit 

que Dieu a fait cette étendue au milieu des eaux, qui sont celles du verset 2 de Genèse 1 

; lisons : 

 
2 La terre était informe [ּתֹהו tôhû] et vide [ּבֹהו bôhû] : il y avait des ténèbres à la surface [ פָנִים 
pânıŷm] de l'abîme [הוֹם  מַיִם ] tehôm], et l'esprit de Dieu se mouvait au-dessus des eaux תְּ
mayim].  

 

Dans ce verset 2, il est dit que la Terre était informe (ְּתֹהו tôhû) et vide (ּבֹהו bôhû). On 

parle aussi d'une profondeur ou d'un abîme et des eaux qu'il paraît que s'y trouvaient ; 

et au milieu de ceux-ci, Dieu a ordonné qu'il y eût une étendue qui séparât les eaux au-

dessus d'eux de celles au-dessous de l'étendue ; le premier, Dieu l'appela « ciels » ; et il 

a appelé "mers" les eaux qui sont sous eux ; lisons Genèse 1.9-10 : 

 
9 Dieu dit : Que les eaux qui sont au-dessous du ciel se rassemblent en un seul lieu, et que le 
sec paraisse. Et cela fut ainsi. 
10 Dieu appela le sec terre, et il appela l'amas des eaux mers. Dieu vit que cela était bon. 
 

Tout semble indiquer que Dieu a créé les cieux au verset 1 de Genèse 1, différents des 

Cieux de l'expansion du verset 8 ; et ceux-ci correspondent à l'espace interstellaire. 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  172 
 

Maintenant, concernant la Terre, il est clair que le Seigneur l'a faite dans les eaux, et 

donc le verset 2 dit qu'elle était informe ; mais ensuite Dieu décrète les eaux, qui 

seraient les mers, et la terre ferme est découverte, qui est celle du verset 10. Pour cette 

raison, 2 Pierre 3.5-6 déclare : 

 
5 Ils veulent ignorer, en effet, que des cieux existèrent autrefois par la parole de Dieu, de même 
qu'une terre tirée de l'eau et formée au moyen de l'eau, 
6 et que par ces choses le monde d'alors périt, submergé par l'eau, 

 

L'apôtre dit que la Terre vient de l'eau, et c'est une référence explicite à Genèse 1.6-10 

où il dit que tout était au milieu des eaux séparées plus tard. L'apôtre dit aussi que ceux 

qui sont restés sous les cieux ont été réunis pour découvrir le sec que Dieu a appelé 

« Terre ». 

 

Or, il est clair que les eaux au-dessous de l'expansion sont les mers, mais la question est 

: quelles sont les eaux au-dessus de l'expansion, c'est-à-dire celles qui ont été séparées 

? Cela correspond aux Cieux des Cieux dont parle la Bible (1 Rois 8.27 ; 2 Chroniques 

2.6 ; 6.18 ; Psaume 68.33) qui sont à des millions d'années-lumière parce qu'ils ont été 

séparés par Dieu, c'est-à-dire placés à une distance énorme de la Terre. Lisez Néhémie 

9.6 : « C'est toi, Éternel, toi seul, qui as fait les cieux [ םשָמַיִ   shâmayim] , les 

cieux [שָמַיִם shâmayim] des cieux [שָמַיִם shâmayim] et toute leur armée, la terre et tout 

ce qui est sur elle, les mers et tout ce qu'elles renferment. Tu donnes la vie à toutes ces 

choses, et l'armée des cieux se prosterne devant toi. » 

 

Le Psaume 148.4 décrit les Cieux des Cieux et les eaux qui sont au-dessus d'eux : « 
4 Louez-le, cieux [שָמַיִם shâmayim] des cieux [שָמַיִם shâmayim] , Et vous, eaux [מַיִם 

mayim] qui êtes au-dessus des cieux [שָמַיִם shâmayim] ! » Mais ce psaume donne 

d'autres indices importants, lisons les versets 3-6 :  

 
3 Louez-le, soleil et lune ! Louez-le, vous toutes, étoiles lumineuses ! 
4 Louez-le, cieux des cieux, Et vous, eaux qui êtes au-dessus des cieux ! 
5 Qu'ils louent le nom de l'Éternel ! Car il a commandé, et ils ont été créés. 
6 Il les a affermis pour toujours et à perpétuité ; Il a donné des lois, et il ne les violera point. 

 

Selon ce psaume, dans le ciel, qui est l'espace interstellaire, il y a le Soleil, la Lune et les 

étoiles ; puis, il y a les eaux au-dessus d'eux (le premier ciel) ; ensuite il suit les Cieux 

des Cieux (le deuxième ciel). 

 

De la même manière, l'expansion appelée « Cieux », ou espace interstellaire où se 

trouvent les galaxies, a été faite par Dieu à une distance d'années-lumière, car la Bible 

dit que Dieu a étendu les Cieux comme une tente (Ésaïe 40.22) ; dans cette extension, il 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    173 

 

s'est produit la distance que la fausse théorie du Big Bang prend pour affirmer que 

l'Univers a des millions d'années de formation à la suite d'une explosion. 

 

Maintenant, la question se pose : pourquoi les galaxies de l'étendue appelée « Cieux » 

sont-elles à des millions d'années-lumière, alors que toute la création a été faite par 

Dieu en six jours ? La réponse est que lorsque la Bible spécifie ces jours, le temps 

terrestre est pris comme point de référence, c'est-à-dire du point de vue de la Terre. Les 

galaxies, quant à elles, apparaissent à des distances d'années-lumière en raison d'un 

effet relativiste général mesuré expérimentalement ; ce qu'on appelle la dilatation 

gravitationnelle du temps, qui fait que les horloges et tous les processus physiques 

fonctionnent à des vitesses différentes dans différentes parties de l'Univers. Sur la base 

de cet effet, Humphreys (2010, pp. 45-46) propose ce qui suit : 

 

By this effect on time itself, God could have made the universe in six ordinary 

days as measured on earth, while still allowing time for light to travel 

billions of light-years to reach us by natural means.3  

 

La Bible dit que, en ce qui concerne les Cieux, c'était la puissance de Dieu qui, en six 

jours, a éloigné les galaxies de millions d'années-lumière, en étendant les Cieux comme 

une tente, car il est dit qu'Il a séparé les eaux au-dessus de l'étendue de celles qui sont 

au-dessous de l'étendue : 

 
6 Dieu dit: Qu'il y ait une étendue entre les eaux, et qu'elle sépare [בָדַל bâdal] les eaux d'avec les 
eaux.  
7 Et Dieu fit l'étendue, et il sépara [בָדַל bâdal] les eaux qui sont au-dessous de l'étendue d'avec 
les eaux qui sont au-dessus de l'étendue. Et cela fut ainsi.  
 

Cette action de « séparer » (Héb. דַל  bâdal) implique la distance en années-lumière des בָׁ

galaxies de la Terre que Dieu Tout-Puissant a accomplie lorsqu'Il a tout créé en six jours. 

 

Nous pouvons appeler ce processus comme la loi d'expansion, placée par le Seigneur 

dans tous les cieux de même que sur la terre. Cependant, comme nous le verrons plus 

tard, cette loi a été affectée par l'entrée du péché et de la mort par l'homme. 

 

 

 

 
3 « Par cet effet sur le temps lui-même, Dieu aurait pu créer l'univers en six jours ordinaires tels que 
mesurés sur terre, tout en laissant le temps à la lumière de parcourir des milliards d'années-lumière pour 
nous atteindre par des moyens naturels » (Traduction des auteurs). 
 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  174 
 

Figure 15  

Les Cieux 

 
Note : D'après Humphreys (2010). 

 

Certaines personnes ont considéré que le premier ciel était l'atmosphère. Cependant, 

c'est ce que l'on peut appeler « la face de l'étendue », comme le dit Genèse 1.2 lorsqu'il 

est dit que l'Esprit de Dieu se mouvait sur la surface des eaux. À cet égard, Humphreys 

(2010, p. 44) avance trois postulats : (a) l'« expansion » du chapitre 1 du livre de Genèse 

n'est pas l'atmosphère terrestre, mais l'espace interstellaire ; (b) « les eaux au-dessus 

de l'étendue  » sont d'échelle cosmique et représentent une frontière pour l'espace 

interstellaire ; (c) la Terre est proche du centre de l'Univers. Ces postulats sont à la base 

d'une cosmologie concernant la Terre-jeune4.  

 
4 Il existe plusieurs propositions concernant l'origine de l'Univers et de la Terre par exemple : (a) la 
proposition du Big Bang fondée sur l'évolutionnisme et l'athéisme ; (b) et la proposition créationniste. 
Dans cette dernière, plusieurs hypothèses ont été proposées : (i) l'hypothèse de la Terre ancienne qui 
s'harmonise avec l'évolutionnisme, puisqu'elle suppose que Dieu l'a faite il y a des millions d'années et a 
ensuite Il a créé tout ce qui s'y trouve en six jours ; (ii) l'hypothèse de la Terre mature, qui affirme que 
Dieu l'a faite en six jours, mais avec les caractéristiques de « la vieillesse » ou de « la maturité », comme 
Adam ; (iii) et l'hypothèse la Terre jeune ou récente, qui est celle qui est d'accord avec les Écritures, 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    175 

 

 

Le premier postulat, nous l'avons déjà expliqué ci-dessus, et le troisième, nous 

l'étudierons plus tard. Regardons le deuxième postulat ; celui-ci est surprenant, car il 

parle de frontières dans l'univers face à l'approche qu'il est infini de manière chaotique. 

Dans ce point, nous devons apporter des précisions dès le début. Humphreys (2010) 

affirme que le concept de l'univers infini a été soulevé par la « théorie » du Big Bang, qui 

stipule qu'il n'y a pas de centre, que la matière est éternelle et est infiniment dispersée 

dans tout l'Univers, par conséquent, aucun contrôle n'existe ou de Créateur. 

 

La Bible dit exactement le contraire, car Dieu est le Créateur de tout, Il a fait les Cieux et 

la Terre ; et comme nous l'avons vu dans les pages précédentes, il y a plusieurs Cieux : 

Les Cieux de l'espace interstellaire (le Premier Ciel fait le jour 2), les Cieux des Cieux (le 

Second Ciel fait le premier jour) et le Troisième Ciel qui sont plus des Cieux lesquels 

sont la demeure de Dieu. Maintenant, en tenant compte de cela, Humphreys (2010) 

affirme que ce Premier Ciel ou espace interstellaire, où se trouvent les galaxies, a une 

frontière qui ne signifie pas qu'il y a une fermeture et que l'univers s'arrête là, car 

certainement les autres Cieux continuent. Lorsque nous parlons d'une frontière, nous 

faisons simplement référence à une limite d'espace, tout comme un pays ou une ville a 

une frontière et qu'un autre pays ou une autre ville suit. Dans le cas de l'univers, le 

Premier Ciel a pour limite fixée par Dieu ce que Genèse 1.7 appelle « les eaux qui sont 

au-dessus de l'étendue » ; et le Psaume 148.4 appelle : « eaux qui êtes au-dessus des 

cieux » ; comparons les deux versets : 

 

Tableau 27  

Comparaison entre Genèse 1.7 et Psaume 148.4 

GENÈSE 1.7 PSAUME 148.4 
Et Dieu fit l'étendue, et il sépara les eaux qui 
sont au-dessous de l'étendue d'avec les eaux 
qui sont au-dessus de l'étendue. Et cela fut 
ainsi. 
 

Louez-le, cieux des cieux, Et vous, eaux qui 
êtes au-dessus des cieux ! 
 
 

 

Dans le Psaume 148.4, on peut explicitement voir que les eaux au-dessus de l'étendue 

(le Premier Ciel ou l'espace interstellaire) sont la frontière avec les Cieux des Cieux qui 

sont le deuxième Ciel où se trouvent les anges que le prophète Ézéchiel a vus, comme 

nous le démontrerons plus tard. En effet, ce qui précède est d'accord avec notre Dieu 

 
puisqu'elles affirment que la Terre a été créée en six jours, comme le décrit le chapitre 1 du livre de 
Genèse, et qu'elle a uniquement six mille ans et non des millions d'années. 
 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  176 
 

d'ordre, d'harmonie, de puissance et de souveraineté qui a établi des décrets, des 

ordonnances, des commandements et des lois dans la création (Ésaïe 44.7). 

 

Dans le chapitre 1 du livre d'Ézéchiel, le prophète décrit une scène dans laquelle il y a 

des créatures vivantes ou des chérubins, puis une expansion apparaît. Lisons le verset 

1 : « La trentième année, le cinquième jour du quatrième mois, comme j'étais parmi les 

captifs du fleuve du Kebar, les cieux [שָמַיִם shâmayim] s'ouvrirent [פָתַח pâthach] , et 

j'eus des visions divines. » 

 

Ces Cieux qui étaient largement ouverts correspondent à l'espace interstellaire et au 

deuxième Ciel dans lequel le prophète a perçu les visions ; lisons Ézéchiel 1.22-26 (DBY) 

: 

 
22 Et au-dessus des têtes de l’animal, il y avait la ressemblance d’une étendue [ ַרָקִיע râqıŷa'], 
comme l’apparence d’un cristal terrible étendu [נָטָה nâṭâh] sur leurs têtes, en haut. 
23 Et au-dessous de l’étendue, leurs ailes se tenaient droites, l’une vers l’autre : chacun en avait 
deux, qui couvraient leur corps, d’un côté, et chacun en avait deux, qui couvraient leur corps, de 
l’autre coté. 
24 Et j’entendis le bruit de leurs ailes quand ils volaient, comme le bruit de grandes eaux, comme 
la voix du Tout-puissant, un bruit tumultueux comme le bruit d’une armée. Quand ils 
s’arrêtaient, ils abaissaient leurs ailes ; 
25 et il y avait une voix au-dessus de l’étendue [ ַרָקִיע râqıŷa'] qui était sur leurs têtes : quand ils 
s’arrêtaient, ils abaissaient leurs ailes. 
26 Et au-dessus de l’étendue [ ַרָקִיע râqıŷa'] qui était sur leurs têtes, il y avait comme 
l’aspect d’une pierre de saphir, la ressemblance d’un trône ; et, sur la ressemblance du 
trône, une ressemblance comme l’aspect d’un homme, dessus, en haut. 
 

Cette étendue au-dessus des chérubins est le Troisième Ciel, car il est dit qu'il y avait le 

trône de Dieu qui ressemblait à une pierre de saphir. À travers l'apôtre Paul, nous 

savons que le Troisième Ciel est la demeure de Dieu, car il dit que c'est le Paradis. Lisons 

2 Corinthiens 12.2 - 4 : 

 
2 Je connais un homme en Christ qui fut, il y a quatorze ans, ravi jusqu’au troisième ciel (si ce 
fut dans son corps je ne sais, si ce fut hors de son corps je ne sais, Dieu le sait).  
3 Et je sais que cet homme (si ce fut dans son corps ou sans son corps, je ne sais, Dieu le sait)  
4 fut enlevé dans le paradis, et qu’il entendit des paroles merveilleuses qu’il n’est pas permis 
à un homme d’exprimer. 
 

Or, par Apocalypse 4.6, nous savons qu'en face de ce trône il y a une mer de verre qui 

semble correspondre à l'étendue qu'Ézéchiel a vue, parce qu'au-dessus d'elle se trouve 

le trône de Dieu : « 6 Il y a encore devant le trône comme une mer de verre, semblable à 

du cristal. Au milieu du trône et autour du trône, il y a quatre êtres vivants remplis 

d'yeux devant et derrière. » (Apocalypse 4.6).   

https://www.levangile.com/comparateur-bible-26-1-22
https://www.levangile.com/comparateur-bible-26-1-23
https://www.levangile.com/comparateur-bible-26-1-24
https://www.levangile.com/comparateur-bible-26-1-25
https://www.levangile.com/comparateur-bible-26-1-26


Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    177 

 

D'après la description d'Ézéchiel au chapitre 1, il paraîtrait que le Second Ciel (les Cieux 

des Cieux), c'était l'espace de tous les anges ; et le Troisième Ciel est le trône de Dieu où 

se trouve la Nouvelle Jérusalem, la Cité céleste. Quand nous partirons dans 

l'Enlèvement, nous traverserons le Premier Ciel, qui est tout l'espace interstellaire où 

se trouvent les galaxies ; nous traverserons les eaux au-dessus de l'étendue qui ce Ciel 

; puis, nous arriverons au Second Ciel, les Cieux des Cieux, jusqu'à ce que nous arrivions 

au Troisième Ciel, à la demeure de Dieu, à la Nouvelle Jérusalem. Ce sera un voyage 

extraordinaire. 

 

10.2.2 La Terre et la Voie lactée comme centre de l'univers 

 

Les évolutionnistes qui soutiennent la fausse « théorie » du Big Bang ont affirmé que 

tout a été fait par lui-même, soudainement et par hasard, en reniant le Créateur. Par 

conséquent, notre galaxie, la Voie lactée et notre planète Terre sont au milieu d'autres 

galaxies, comme si elles étaient « perdues ».  

 

Cependant, la recherche a montré que ce n'est pas le cas. Au contraire, il y a une 

centralité de notre galaxie par rapport aux autres dans l'univers. Humphreys (2002) 

dans son article « Our galaxy is the center of the universe, 'quantized' redshifts show »5 

déclare :  

                              

According to Hubble’s law, redshifts are proportional to the distances of the 

galaxies from us. Then it would be the distances themselves that fall into 

groups. That would mean the galaxies tend to be grouped into (conceptual) 

spherical shells concentric around our home galaxy, the Milky Way6.  

 

Dans le point précédent, nous avons soulevé un troisième postulat de Humphreys 

(2010) selon lequel la Terre est proche du centre de l'univers; ce qui est quelque peu 

surprenant. Lisons la déclaration de cet auteur (2010, p. 45): « That is, the distribution 

of stars and galaxies in “the biblical cosmos has a clearly-defined edge and a center. 

Moreover the earth would be, on a cosmological scale of distances, near the center. »7 

 
5 “Notre galaxie est le centre de l'Univers, les redshifts quantifiés le prouvent”, en Journal of Creation 16 
(2): 95–104, August 2002. https://creation.com/our-galaxy-is-the-centre-of-the-universe-quantized-
redshifts-show  
6 « Selon la loi de Hubble, les décalages vers le rouge sont proportionnels aux distances entre les galaxies 
et nous. Ensuite, ce seraient les distances elles-mêmes qui tomberaient en groupes. Cela signifierait que 
les galaxies ont tendance à être regroupées en coquilles sphériques (conceptuelles) concentriques autour 
de notre galaxie d'origine, la Voie lactée. » (Traduction par les auteurs). 
7 « C'est-à-dire que la distribution des étoiles et des galaxies dans le cosmos biblique a un bord clairement 
défini et un centre. De plus, la terre serait, à l'échelle cosmologique des distances, proche du centre. » 
(Traduction par les auteurs). 

https://creation.com/our-galaxy-is-the-centre-of-the-universe-quantized-redshifts-show
https://creation.com/our-galaxy-is-the-centre-of-the-universe-quantized-redshifts-show


La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  178 
 

 

Dans la première création, Dieu a établi que la Voie lactée, notre galaxie, était le centre 

de l'univers et en elle, la Terre était le centre, parce qu'elle occupe une place spéciale 

dès le début et l'aura à la fin, lorsque Dieu fera la nouvelle création ; comme nous l'avons 

vu au chapitre 1 de ce livre. Rappelons-nous que dans Genèse 1.1, la création des Cieux 

et de la Terre est mentionnée, aucune autre planète n'est mentionnée ; et finalement, 

dans Apocalypse 21.1, Jean donne de nouveau la priorité à notre planète, lorsqu'il parle 

de la nouvelle création, rappelant le verset 1 de Genèse 1. 

 

Humphreys (2002, p. 100) déclare ce qui suit :  

 

To name this idea, let’s elevate the word ‘galactocentric’ above its humble 

use in section 4, which was merely to describe a frame of reference. Let’s use 

the word to describe the universe itself. That is, we live in a galactocentric 

cosmos—a universe that has a unique geometric center very near our own 

home galaxy, the Milky Way8  

 

Les preuves de l'auteur à l'appui de cette affirmation du cosmos galactique, concernant 

la Voie lactée, sont les suivantes (Humphreys, 2002, pp. 100-102) : 

 

(a) Notre galaxie est essentiellement au centre du cosmos, mais pas au repos par 

rapport à celui-ci ; par conséquent, il ne s'agit pas d'un géocentrisme qui aurait la 

Terre au centre exact et immobile par rapport à elle. 

 

(b) Dieu lui-même établit la centralité de la Terre dès le commencement ; dans le livre 

de Genèse chapitre 1 verset 1, il est dit que le Seigneur l'a fait avant le Soleil, la Lune 

et les étoiles. Il indique également que ceux-ci ont été créés pour le bénéfice de la 

Terre. Humphreys déclare : 

 

First, the Bible declares the uniqueness and centrality of our home      planet. 

It mentions the Earth first in Genesis 1:1, on Day 1—long before it mentions 

the Sun, Moon and stars over a dozen verses later, on the fourth day. Genesis 

1:6–10 locates the Earth ‘in the midst’ of all the matter of the cosmos, as I 

explained in Starlight and Time. In Genesis 1:14–15, God says the host of the 

heavens exists for the benefit of those on the Earth. So it is not man who 

 
8 “Pour nommer cette idée, élevons le mot « galactocentrique » au-dessus de son humble utilisation 
dans la section 4, qui était simplement pour décrire un cadre de référence. Utilisons le mot pour décrire 
l'univers lui-même. C'est-à-dire que nous vivons dans un cosmos galactocentrique, un univers qui a un 
centre géométrique unique très proche de notre propre galaxie, la Voie lactée. » (Traduction par les 
auteurs). 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    179 

 

imagines himself ‘at a Ap 4: 6commanding position at the center of the 

universe’, but God who says we are there. It is heartening to see the evidence 

once again supporting what Scripture says.9 

 

(c) Dieu n'a pas rapproché le Soleil du centre de la Voie lactée, parce que les épais 

nuages d'étoiles, de poussière et de gaz (à l'exception des supernovae), qui sont près 

du centre de la Voie lactée, nous auraient permis de voir seulement quelques 

années-lumière dans le cosmos. Cependant, Dieu nous a mis dans une position 

optimale, pas sur le bord le plus extérieur où la Voie lactée serait sombre, mais assez 

loin pour voir clairement les hauteurs des Cieux. Cela nous permet d'observer des 

galaxies qui se trouvent à des millions d'années-lumière, de sorte que nous 

apprécions la grandeur des voies et des pensées de Dieu, comme le souligne Ésaïe 

55.9. 

 

(d) Dieu a conçu des caractéristiques spéciales pour la position du Soleil dans la Voie 

lactée, créant un environnement idéal ; dans sa partie intérieure, il y a beaucoup 

d'activité avec de nombreuses supernovae. Le Soleil a une orbite assez circulaire qui 

maintient la Terre à une distance considérable de la partie centrale dangereuse. En 

fait, le Soleil est à une distance optimale du centre galactique, appelée rayon de co-

rotation. Humphreys (2002, p. 102) déclare que : 

 

Only here does a star’s orbital speed match that of the spiral arms—

otherwise, the Sun would cross the arms too often and be exposed to other 

supernovæ. Another design feature is that the Sun orbits almost parallel to 

the galactic plane—otherwise, crossing this plane could be disruptive.10  

 

(e) Les galaxies ont tendance à se regrouper en couches sphériques concentriques 

autour de notre galaxie, la Voie lactée ; comme on peut le voir ci-dessous : 

 

 

 
9 « Tout d'abord, la Bible déclare l'unicité et la centralité de notre planète. Il mentionne la Terre pour la 
première fois dans Genèse 1.1, le premier jour, bien avant qu'il ne mentionne le Soleil, la Lune et les étoiles 
plus d'une douzaine de versets plus tard, le quatrième jour. Genèse 1.6-10 situe la Terre « au milieu » de 
toute la matière du cosmos, comme je l'ai expliqué dans Starlight and Time. Dans Genèse 1.14-15, Dieu 
dit que l'armée des cieux existe pour le bien de ceux qui sont sur la terre. Ce n'est donc pas l'homme qui 
s'imagine « à une position dominante au centre de l'univers », mais Dieu qui dit que nous y sommes. Il 
est réconfortant de voir les preuves une fois de plus à l'appui de ce que dit l'Écriture. » (Traduction par 
les auteurs). 
10 Ce n'est qu'ici que la vitesse orbitale d'une étoile correspond à celle des bras spiraux – sinon, le Soleil 
traverserait trop souvent les bras et serait exposé à d'autres supernovae. Une autre caractéristique de 
conception est que le Soleil orbite presque parallèlement sur le plan galactique, sinon le croisement de 
ce plan pourrait être perturbateur. » (Traduction par les auteurs). 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  180 
 

 

Figure 16  

La Voie lactée 

 
Note : Humphreys (2002, p. 99. Traduction par les auteurs). 

 

Nous considérons que lorsque Dieu a fait la création, la Terre était au centre de 

l'univers, mais qu'elle s'est déplacée en raison de l'entrée du péché en elle et dans cet 

univers, parce que la loi du péché et de la mort est entrée à la création et elle a 

commencé à être sous l'esclavage de la corruption. Par exemple, la Terre et ce qui s'y 

trouve sont devenus dépendants de la lumière du soleil, ce qui n'était pas le cas avant 

le péché, puisque le Soleil a été créé par Dieu après la lumière et les plantes. 

 

Un autre argument est que le Déluge a causé une catastrophe sur Terre et aurait 

également pu la faire se déplacer. Il existe des preuves bibliques que les jugements de 

Dieu en sont la cause ; lisons Ésaïe 13.13 (DBY) : « C’est pourquoi je ferai trembler les 

cieux, et la terre sera ébranlée [רָעַש râ'ash] [מִן min : de] de sa place [מָקוֹם mâqôm], par 

la fureur de l’Éternel des armées et au jour de l’ardeur de sa colère. »  

 

Le prophète fait référence au jugement de sept ans de la Tribulation. Cependant, dans 

le premier jugement mondial du Déluge, les Écritures disent que les sources du grand 

abîme se sont rompues (Genèse 7.11. DBY) et cela s'est produit partout sur la Terre, ce 

qui signifie qu'il y a eu de terribles méga-tremblements de terre et tsunamis et que cela 

a dû avoir des conséquences sur la position de la planète (voir chapitre 1). 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    181 

 

10.3 La nouvelle création 

 

Nous avons fait cette description détaillée de la première création à partir du chapitre 

1 de Genèse, car Dieu rétablira toutes choses à ce qu'elles étaient au commencement et 

les ramènera à leurs conditions originelles, sans péché et sans mort. Une autre raison 

est que le Seigneur a établi des lois inviolables dans l'Univers, comme nous l'avons vu 

au début de ce chapitre. Le diable voulait nuire à la création en tentant Adam et à la 

femme et en les conduisant au péché. En acceptant le péché, l'homme a fait entrer le 

péché et la mort dans toute la création, causant de terribles dégâts. 

 

Cependant, la création que Dieu fera sera meilleure, parce qu'il n'y aura plus de péché. 

Après le Royaume Millénaire, Satan sera jeté dans l'étang de feu avec les démons et tous 

les pécheurs. Il y aura une purification totale que le Seigneur accomplira par le feu, 

comme le dit 2 Pierre 3.7 : « ... tandis que, par la même parole, les cieux et la terre d'à 

présent sont gardés et réservés pour le feu, pour le jour du jugement et de la ruine des 

hommes impies. » 

 

L'apôtre ajoute que tous les éléments seront brûlés et fondus pour que Dieu forme 

ensuite les nouveaux cieux et la nouvelle terre ; lisons 2 Pierre 3.10-13 : 

 
10 Le jour du Seigneur viendra comme un voleur ; en ce jour, les cieux passeront avec fracas, les 
éléments embrasés se dissoudront, et la terre avec les œuvres qu'elle renferme sera consumée. 
11 Puisque donc toutes ces choses doivent se dissoudre, quelles ne doivent pas être la sainteté 
de votre conduite et votre piété, 
12 tandis que vous attendez et hâtez l'avènement du jour de Dieu, à cause duquel les cieux 
enflammés se dissoudront et les éléments embrasés se fondront ! 
13 Mais nous attendons, selon sa promesse, de nouveaux cieux et une nouvelle terre, où la justice 
habitera. 
 

La nouvelle création sera meilleure, parce qu'elle réalisera le plan de Dieu et tous ses 

desseins entravés par le péché et la mort. Elle sera meilleure, car toute la création 

louera Dieu, les adorateurs comme des rivières devant Lui se prosterneront, sur son 

trône, dans la gloire et la majesté. Le Roi sera exalté pour toujours et à jamais, de 

génération en génération. 

 

La création des Nouveaux Cieux et de la Nouvelle Terre se trouve dans plusieurs 

passages de l'Écriture, en plus de celui cité de 1 Pierre 3.13. Voyons : 

 

- Ésaïe 65. 

 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  182 
 

Dans ce passage puissant, le Seigneur nous parle par l'intermédiaire du prophète ; 

lisons les versets 17-19 : 

 
17 Car je vais créer de nouveaux cieux Et une nouvelle terre ; On ne se rappellera plus les 

choses passées, Elles ne reviendront plus à l'esprit. 
18 Réjouissez-vous plutôt et soyez à toujours dans l'allégresse, A cause de ce que je vais créer ; 

Car je vais créer Jérusalem pour l'allégresse, Et son peuple pour la joie. 
19 Je ferai de Jérusalem mon allégresse, Et de mon peuple ma joie ; On n'y entendra plus Le 

bruit des pleurs et le bruit des cris. 

 

Quand le Seigneur dit que des « choses passées » il n'y aura plus de souvenirs ni de 

pensées, Il fait référence à la première création qui n'existera plus parce que nous 

vivrons éternellement dans les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre. Au verset 18, il est 

question de la joie et de l'allégresse que nous aurons pour l'éternité lorsque nous 

pourrons profiter de la présence de Dieu et de sa création. Cette joie sera réciproque, 

puisque Dieu l'aura aussi, car ses enfants le glorifieront pour toujours. Dans les 

Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre, il n'y aura plus jamais de pleurs ni de cris. 

 

Lisons d'autres caractéristiques de la nouvelle création dans Ésaïe 65.23-25 : 

 
23 Ils ne travailleront pas en vain, Et ils n'auront pas des enfants pour les voir périr ; Car ils 
formeront une race bénie de l'Éternel, Et leurs enfants seront avec eux. 
24 Avant qu'ils m'invoquent, je répondrai ; Avant qu'ils aient cessé de parler, j'exaucerai. 
25 Le loup et l'agneau paîtront ensemble, Le lion, comme le bœuf, mangera de la paille, Et le 
serpent aura la poussière pour nourriture. Il ne se fera ni tort ni dommage Sur toute ma 
montagne sainte, Dit l'Éternel. 
 

La création sera libérée de l'esclavage de la corruption et de la vanité, de l'éphémère, 

des douleurs de l'enfantement, des gémissements (Romains 8.21-22). Il n'y aura donc 

rien en vain ; le Seigneur dit que nous ne travaillerons plus jamais en vain. Il déclare 

aussi que nous n'aurons plus d'enfants pour la malédiction, pour les voir périr, car tous 

nos descendants seront bénis ; ils seront saints, éternels, purs, sans péché, sans mort, 

ils seront la postérité bénie de Jéhovah qui peuplera les Nouveaux Cieux et la Nouvelle 

Terre. 

 

Le Seigneur affirme également que la communication avec Lui sera directe, comme 

lorsque sa voix traversait le jardin, car nous serons en sa présence physique. Quand Il 

dit « Avant qu'ils m'invoquent, je répondrai » (Ésaïe 65.24), les termes utilisés en 

hébreu sont les suivants : 

 

avant [que] m’invoquent Je Répondre 

א  Teremְטֶרֶם רָׁ נָׁה ănı y' אֲנִי 'qârâְקָׁ  ânâh' עָׁ



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    183 

 

רֶם־ אוְּ  ṭeremְטֶֶֽ ָ֖ רָׁ י yiqrā’ūְיִקְּ  wa’ănîְוַאֲנִִ֣
ְאֶעֱנֶֶ֑ה

’e‘ĕneh 

 

Les deux parties de ce verset 24 sont parallèles et disent la même chose, car la première 

partie du verset est répétée lorsqu'il est dit : « Avant qu'ils aient cessé de parler, 

j'exaucerai. »  

 

Le verset 25 décrit comment les animaux de la nouvelle création seront en parfaite 

harmonie. Il n'y aura pas d'animaux carnivores, leur souffrance finira. C'est une 

réitération de ce qu'on lit dans Ésaïe 11.5-9 (OST) : 

 
5 La justice sera la ceinture de ses reins, et la vérité sera la ceinture de ses flancs. 
6 Le loup habitera avec l’agneau, et le léopard gîtera avec le chevreau ; le veau, le lion et le 
bétail qu’on engraisse, seront ensemble, et un enfant les conduira. 
7 La génisse paîtra avec l’ourse ; leurs petits gîteront ensemble, et le lion mangera du fourrage 
comme le bœuf. 
8 L’enfant qu’on allaite s’ébattra près du trou de l’aspic, et l’enfant sevré étendra la main sur le 
trou de la vipère. 
9 On ne fera point de mal, et on ne détruira point, sur toute ma montagne sainte ; car la terre 
sera remplie de la connaissance de l’Éternel, comme le fond de la mer des eaux qui le 
couvrent. 
 

Notez les coïncidences entre ce passage et celui d'Ésaïe 65.23 - 15 se référant à la 
Nouvelle Terre et aux Nouveaux Cieux ; voyons : 
 

Tableau 28  

Coïncidences entre Ésaïe 65.23-25 et Ésaïe 11.6-9 

THÈME ESAÏE 65 (SG21) ESAÏE 11 (OST) 
 

La descendance 
sainte 

Verset 23 : «23 ... ils n'auront 
pas des enfants pour les voir 
périr ; Car ils formeront une 
race bénie de l'Éternel, Et 
leurs enfants seront avec 
eux. » 
  

Verset 6b : « et un enfant 

les conduira. » 
Verset 8 : « L’enfantְqu’onְ
allaiteְs’ébattraְprèsְduְ

trouְdeְl’aspic,ְetְl’enfantְ

sevré étendra la main sur le 

trou de la vipère. » 
 

Des animaux en 
harmonie 

Verset 25 : « Le loup et 
l'agneau paîtront ensemble, Le 
lion, comme le bœuf, mangera 
de la paille, Et le serpent aura 
la poussière pour 
nourriture… » 

Verset 6a : « Le loup 
habitera avec l’agneau, et 
le léopard gîtera avec le 
chevreau ; le veau, le lion 
et le bétail qu’on 
engraisse, seront 
ensemble... » 
 

https://www.levangile.com/comparateur-bible-23-11-5
https://www.levangile.com/comparateur-bible-23-11-6
https://www.levangile.com/comparateur-bible-23-11-7
https://www.levangile.com/comparateur-bible-23-11-8
https://www.levangile.com/comparateur-bible-23-11-9


La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  184 
 

Promesse que cette 
harmonie sera 
éternelle 

Verset 25b : « Il ne se fera ni 
tort ni dommage Sur toute ma 
montagne sainte, Dit l'Éternel. 
»  
 

Verset 9a : « On ne fera 

point de mal, et on ne 

détruira point, sur toute ma 

montagne sainte... » 

 

- Ésaïe 66 

 

Au verset 22, le Seigneur parle une fois de plus de la nouvelle création lorsqu'Il dit 

(SG21) : «22 En effet, le nouveau ciel et la nouvelle terre que je vais créer subsisteront 

devant moi, déclare l'Eternel. De la même manière, votre descendance et votre nom 

subsisteront. » Il est frappant de voir comment Dieu reconnecte les Nouveaux Cieux et 

la Nouvelle Terre avec la descendance éternellement multipliée, car c'est pour celle-ci 

que Dieu les fera. De cette manière, l'humanité et la création elle-même accompliront le 

but pour lequel le Seigneur les a faits, c'est-à-dire, pour Lui donner gloire et louange 

éternellement et pour toujours. 

 

- Apocalypse 21 

 

Dans le dernier livre de la Bible, la Parole puissante de Dieu, la seule révélation qu'il a 

donnée aux hommes pour qu'ils le connaissent, la nouvelle création a été écrite comme 

un témoignage vivant de la fidélité de Dieu, de sa vérité, de sa toute-puissance. Lisons 

Apocalypse 21.1-5 : 

 
1 Puis je vis un nouveau ciel et une nouvelle terre ; car le premier ciel et la première 
terre avaient disparu, et la mer n'était plus. 
2 Et je vis descendre du ciel, d'auprès de Dieu, la ville sainte, la nouvelle Jérusalem, préparée 
comme une épouse qui s'est parée pour son époux. 
3 Et j'entendis du trône une forte voix qui disait : Voici le tabernacle de Dieu avec les hommes ! 
Il habitera avec eux, et ils seront son peuple, et Dieu lui-même sera avec eux. 
4 Il essuiera toute larme de leurs yeux, et la mort ne sera plus, et il n'y aura plus ni deuil, ni cri, 
ni douleur, car les premières choses ont disparu. 
5 Et celui qui était assis sur le trône dit : Voici, je fais toutes choses nouvelles. Et il dit : Écris ; 
car ces paroles sont certaines et véritables. 
 

Quand Jean dit que le premier ciel et la première Terre ont disparu, il fait référence à la 

première création avec tout ce qui s'y trouve, y compris la mer. C'est pourquoi l'apôtre 

dit que la mer n'existait plus. Nous parlons ici de la Terre et de l'expansion sous les eaux 

qui a été appelée « cieux » et que nous avons nommée « premier ciel » ou espace 

interstellaire. Selon Humphreys (2010, p. 62), ce n'est pas un vide ou un volume dénué 

de tout, car s'il en était ainsi, le premier ciel ne pourrait pas s'étendre ou se déplier 

comme un rideau ou une tente pour y habiter, comme la Bible le décrit (És 40.22), ni de 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    185 

 

rouler comme un rouleau (És 34.4 ; Ap 6.14). Cet auteur mentionne plusieurs 

événements que la Bible applique aux cieux ; voyons (Humphreys, 2010, pp. 62-63) : 

 

(a) Les cieux peuvent être déchirés ou coupés. 

 

Ésaïe 64.1-4 dit : 

 

(63:19b) Oh ! si tu déchirais [קָרַע qâra‛ : couper] les cieux, et si tu descendais, Les 
montagnes s'ébranleraient devant toi, 
2 (64:1) Comme s'allume un feu de bois sec, Comme s'évapore l'eau qui bouillonne ; Tes 
ennemis connaîtraient ton nom, Et les nations trembleraient devant toi. 
3 (64:2) Lorsque tu fis des prodiges que nous n'attendions pas, Tu descendis, et les montagnes 
s'ébranlèrent devant toi. 
4 (64:3) Jamais on n'a appris ni entendu dire, Et jamais l'oeil n'a vu qu'un autre dieu que toi Fît 
de telles choses pour ceux qui se confient en lui. 

 

L'image projetée par le passage est que Dieu brise les Cieux, c'est-à-dire l'espace 

interstellaire pour descendre sur Terre. Et c'est certainement ce qui se passera lors de 

l'Enlèvement de l'Église, lorsque le Seigneur Jésus-Christ descendra dans cet espace 

pour recevoir l'épouse, les enfants glorifiés de Dieu. 

 

(b) Les cieux peuvent vieillir et être changés comme un vêtement. 

 

Dans le Psaume 102.26-27, il est dit (OST) : 

 
26 Tu as jadis fondé la terre, et les cieux sont l’ouvrage de tes mains. 
27 Ils périront, mais toi tu subsisteras ; ils vieilliront tous comme un vêtement ; tu les 
changeras comme un habit, et ils seront changés.  
 

Le psalmiste décrit comment la première création passera pour être changée par la 

nouvelle création. 

 

(c) Les cieux peuvent être ébranlés, agités. 

 

Nous le trouvons dans plusieurs versets de l'Ancien Testament et du Nouveau 

Testament ; voyons :  

 

- Ésaïe 13.13 « C’est pourquoi j'ébranlerai les cieux, Et la terre sera secouée sur 

sa base, Par la colère de l'Éternel des armées, Au jour de son ardente fureur. » 

- Aggée 2.6 : « Car ainsi parle l'Éternel des armées : Encore un peu de temps, Et 

j'ébranlerai les cieux et la terre, La mer et le sec... » 

https://www.levangile.com/comparateur-bible-19-102-26
https://www.levangile.com/comparateur-bible-19-102-27


La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  186 
 

- Hébreux 12.26 : « lui, dont la voix alors ébranla la terre, et qui maintenant a fait 

cette promesse : Une fois encore j'ébranlerai non seulement la terre, mais 

aussi le ciel. » 

Notez que la même action d'ébranler, de secouer ou de bouger s'applique en même 

temps au Ciel et à la Terre, qui possède du volume. 

 

(d) Les cieux peuvent être brûlés. 

 

Nous lisons ceci dans 2 Pierre 3.10 : « Le jour du Seigneur viendra comme un voleur ; 

en ce jour, les cieux passeront avec fracas, les éléments embrasés se dissoudront, et la 

terre avec les œuvres qu'elle renferme sera consumée. » 

 

(e) Les cieux peuvent être enroulés comme un rouleau. 

 

Nous le trouvons dans Ésaïe 34.4 et Apocalypse 6.14 ; lisons les deux versets :  

 
4 Toute l’armée des cieux se fondra, les cieux seront roulés comme un livre, et toute leur armée 
tombera, comme tombe la feuille de la vigne, comme la feuille morte du figuier. (És 34. OST). 
14 Le ciel se retira comme un livre qu'on roule ; et toutes les montagnes et les îles furent remuées 
de leurs places. (Ap 6). 
 

Sur la base des versets ci-dessus, Humphreys (2010, pp.50-51) déclare que l'espace lui-

même est une sorte de matériau ; et déclare que les clés de la physique suggèrent qu'il 

pourrait s'agir d'un solide élastique, ce qui expliquerait les mots utilisés dans la Bible 

pour le décrire comme le mot hébreu  ְַקִיע  signifiant « étendue ou surface  ,('râqıŷa) רָׁ

étendue », traduit par «  l’étendue » dans les Psaumes 19.1 et 150.1  dans la version 

Louis Segond. Ce terme hébreu est traduit dans la version grecque de l'Ancien 

Testament, la Septante, par στερέωμα (stereōma) qui fait référence à « quelque chose 

établie ». 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    187 

 

 

 

Figure 17  

L'Univers selon la Genèse chapitre 1. 

 
 

Note : Humphreys (2010, p. 52. Traduction par les auteurs). 

 

Il y a des liens et des parallèles entre les passages de l'Écriture qui décrivent la nouvelle 

création et ceux se référant à la première. Il s'agit des chapitres 1 et 2 de Genèse, des 

chapitres 65 et 66 d'Ésaïe, du chapitre 19 de Matthieu, du chapitre 1 de Jean et des 

chapitres 21 et 22 de l'Apocalypse ; regardons les relations : 

 

Le chapitre 1 de la Genèse décrit la première création des cieux et de la Terre et 

commence par l'expression « Au commencement » (Ge 1.1) ; au chapitre 2, il 

apparaît l'arbre de vie et le fleuve, qui sortait d'Éden et qui arrosait le jardin  (Ge 2.9-

10). Dans Ésaïe 65.17 et 66.22, la nouvelle création des cieux et de la Terre est 

présentée. Ensuite, dans Matthieu 19.28, le Seigneur Jésus-Christ s'y réfère par le terme 

« Régénération » (DBY)11 (gr. Παλιγγενεσία, paligénèse) et spécifie ce que nous aurons 

sur la Nouvelle Terre (la descendance, la Terre et le gouvernement éternels), comme 

nous l'avons vu au chapitre 9 de ce livre sur le Royaume Éternel. 

 

Dans Jean 1.1, nous trouvons la même expression de Genèse 1.1, « Au commencement 

» se référant au Seigneur Jésus-Christ, la Parole, qui apparaît dans l'expression « Et Dieu 

dit » (Ge 1.3). Ce que Jean explique, c'est que celui qui s'est incarné, le Christ, est la 

 
11 Les versions Louis Segond (LSG) et Louis Segond 21 (S21) utilisent le mot « renouvellement ». 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  188 
 

même personne qui a dit : « Que la lumière soit », « Que les eaux d’au-dessous du ciel se 

rassemblent », « Qu'il y ait une étendue », « Que la terre produise ». Jésus est celui qui a 

parlé, commandé, donné la Parole et décrété dans le chapitre 1 du livre de Genèse, 

pour créer toutes choses (Jn 1.14). 

 

Dans Apocalypse 21.1, Jean dit qu'il a vu un Nouveau Ciel et une Nouvelle Terre. Il fait 

une référence à la première création de Genèse 1 quand il dit : « … car le premier ciel et 

la première terre avaient disparu, et la mer n'était plus. » (Ap 21.1) ; et l'arbre de vie et 

le fleuve d'eau de la vie sont également mentionnés (Ap 22.1-2).  



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    189 

 

Figure 18  

Connexions et parallèles entre la première création et la nouvelle création. 

 
 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  190 
 

10.4 La loi d'expansion 

 

Lorsque Dieu a créé l'Univers, les Cieux et la Terre, Il a placé une loi que nous appelons 

ici la « Loi de l'Expansion ou de l'Extension », qui opère par la Loi de l'Esprit de Vie en 

Jésus-Christ. Le but de la loi de l'expansion était lié à la descendance éternelle que Dieu 

a donnée à Adam et à sa femme lorsqu'Il leur a donné les décrets de l'Alliance Édénique 

d'être féconds, de multiplier et de remplir la Terre. Avant d'expliquer la loi de 

l'expansion ou de l'extension, il nous faut examiner les décrets divins de cette alliance 

et la manière dont la désobéissance a introduit la loi du péché et de la mort dans toute 

la descendance, comme il est certifié au chapitre 5, de telle sorte que cette loi a tout 

interrompu. 

 

10.4.1 Les décrets divins dans la première création et dans l'Alliance Édénique 

 

Au début de ce chapitre, nous avons donné les raisons pour lesquelles Dieu fera la 

nouvelle création, et l'une d'entre elles est qu'Il a établi des lois inviolables, liées aux 

décrets divins qui, parce qu'ils sont la Parole de Dieu, doivent être accomplis. Lisons les 

versets suivants de Genèse 1 où l'on voit ces décrets dans les expressions « dit » ou « 

disant » : 

 

Tableau 29  

Les décrets divins dans la première création et dans l'Alliance Édénique 

3 Et Dieu dit : Que la lumière soit, et la lumière fut. 
6 Dieu dit : Qu’il y ait une étendue entre les eaux, et qu’elle sépare les eaux d’avec les 

eaux. 

 9 Dieu dit : Que les eaux qui sont au-dessous du ciel se rassemblent en un seul lieu, 

et que le sec paraisse. Et cela fut ainsi. 
11 Puis Dieu dit : Que la terre produise de la verdure, de l’herbe portant de la 

semence, des arbres fruitiers donnant du fruit selon leur espèce et ayant en eux leur 

semence sur la terre. Et cela fut ainsi. 
14 Dieu dit : Qu’il y ait des luminaires dans l’étendue du ciel, pour séparer le jour 

d’avec la nuit ; que ce soient des signes pour marquer les époques, les jours et les 

années. 
20 Dieu dit : Que les eaux produisent en abondance des animaux vivants, et que des 

oiseaux volent sur la terre vers l’étendue du ciel. 
22 Dieu les bénit, en disant : Soyez féconds, multipliez, remplissez les eaux des 

mers, et que les oiseaux multiplient sur la terre. 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    191 

 

24 Dieu dit : Que la terre produise des animaux vivants selon leur espèce, du bétail, 

des reptiles et des animaux terrestres, selon leur espèce. Et cela fut ainsi. 
26 Puis Dieu dit : Faisons l’homme à notre image, selon notre ressemblance, et qu’il 

domine sur les poissons de la mer, sur les oiseaux du ciel, sur le bétail, sur toute la 

terre, et sur tous les reptiles qui rampent sur la terre. 

 

Le terme « dit » apparaît neuf fois dans les versets que nous avons lus. Ce terme 

correspond à la Parole de Dieu par laquelle Il a créé l'Univers comme le dit Hébreux 

11.3. C'étaient des décrets créateurs du Seigneur. Chaque fois qu'Il a annoncé le mot « 

dit », un acte créateur a eu lieu et ensuite Il l'a nommé, car Il a dit « Dieu appela » (Genèse 

1.5, 8, 10) 

 

Sur la base de ce qui précède, nous pouvons interpréter que lorsque dans Genèse 11.28 

nous lisons : « Et Dieu leur dit », Dieu donnait un décret, une Parole inébranlable. Le 

terme en hébreu est ְמַר  .et il apparaît dans les neuf versets que nous lisons (âmar') אָׁ

 

La preuve que Dieu énonçait des décrets divins se trouve dans Job 38.4 - 10 ; lisons : 

 
4 Où étais-tu quand je fondais la terre ? Dis-le, si tu as de l'intelligence. 
5 Qui en a fixé les dimensions [מַד -mâdad : « s'étirer, être étendu »] , le sais מָדַד mêmad de מֵּ
tu? Ou qui a étendu [נָטָה nâṭâh] sur elle le cordeau ? 
6 Sur quoi ses bases sont-elles appuyées ? Ou qui en a posé la pierre angulaire, 
7 Alors que les étoiles du matin éclataient en chants d'allégresse, Et que tous les fils de Dieu 
poussaient des cris de joie ? 
8 Qui a fermé la mer avec des portes, Quand elle s'élança du sein maternel ; 
9 Quand je fis de la nuée son vêtement, Et de l'obscurité ses langes ; 
10 Quand je lui imposai ma loi [חֹק chôq], Et que je lui mis des barrières et des portes... 
 

La référence du Seigneur, dans ce passage, est à Genèse 1 lorsqu'Il a créé les cieux et la 

terre ; et Il donne des détails sur la façon dont il l'a fait ; alors que dans la version Louis 

Segond, il est écrit « Qui en a fixé les dimensions… ? » (Job 38.5) ; les termes hébreux 

indiquent que la traduction serait : « Qui a mis l'extension ou l'étirement en elle ? ». Les 

étoiles du matin se réfèrent aux anges, parce que lorsque le Seigneur a créé la Terre le 

premier jour (Genèse 1.1), Il n'avait pas encore créé les étoiles, car elles ont été faites le 

quatrième jour (Genèse 1.16-19) ; on peut alors en déduire que les anges ont été créés 

après les Cieux et avant la Terre, puisqu'ils ont été témoins de la création de la Terre.  

 

Néhémie 9.6 semble soutenir ce que nous avons proposé ci-dessus ; lisons : « 6 C'est toi, 

Éternel, toi seul, qui as fait les cieux, les cieux des cieux et toute leur armée, la 

terre et tout ce qui est sur elle, les mers et tout ce qu'elles renferment. Tu donnes la 

vie à toutes ces choses, et l'armée des cieux se prosterne devant toi. »  Ces Cieux 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  192 
 

semblent se référer à ceux qui sont au-dessus des « Cieux des Cieux » (le deuxième Ciel 

où se trouvent les anges ; car, rappelons-nous que le premier Ciel est l'espace 

interstellaire). L'ordre que nous trouvons dans ce verset 6 de Néhémie 9 se rapporte à 

celui de Genèse 1.1 - 10. 

 

Maintenant, quand Néhémie dit : « Et tu vivifies toutes ces choses », il fait référence à la 

nouvelle création qui sera remplie de vie éternelle et non de mort comme la première 

création à cause du péché d'Adam. Le verbe hébreu pour « vivifier » est יָׁה  qui (châyâh) חָׁ

signifie « vivre, faire vivre, donner la vie ». 

 

Dans Job 38.8, il est dit que Dieu a entouré la mer de portes lorsqu'elle s'est déversée 

de son sein, ce qui fait référence à Genèse 1.9 : « Dieu dit : Que les eaux qui sont au-

dessous du ciel se rassemblent en un seul lieu, et que le sec paraisse. Et cela fut ainsi. 

» Au verset 9 de Job 38, il est dit que le Seigneur a mis des nuées pour le vêtement de la 

mer, et de l'obscurité ses langes, se référant à quand dans Genèse 1 :6 Il a dit qu'il 

devrait y avoir une étendue au milieu des eaux (espace interstellaire ou firmament) ; 

c'est l'obscurité et les nuages de vêtements font référence à la face des eaux qui 

correspond à l'atmosphère terrestre. 

 

Enfin, Job 38.10 déclare que tout ce que le Seigneur a fait était par décret, en hébreu ְחֹק 

(chôq). Par conséquent, tout ce qui s'est passé dans Genèse chapitre 1 était des décrets 

de Dieu, car c'était Sa Parole qui est sortie de sa bouche pour tout créer. Le point que 

nous voulons aborder, c'est que, si les décrets de Dieu sont incassables et impossibles à 

annuler (comme ils le sont), comment peut-on dire que ce que Dieu a déclaré et décrété 

dans Genèse 1.28 a eu une limite, une cessation ? Bien sûr, cela n'a pas eu de fin, pas de 

limite, pas de cessation dans le temps et dans l'espace. Ce que Dieu a prononcé dans 

Genèse 1.28 dans le cadre de l'Alliance Édénique, ce sont des décrets qui apparaissent 

après cette expression « Et Dieu leur dit » et qui est la seconde partie de l'Alliance 

Édénique ; lisons Genèse 1.28 : « Dieu les bénit, et Dieu leur dit [אָמַר 'âmar] : Soyez 

féconds, multipliez, remplissez la terre, et l'assujettissez ; et dominez sur les poissons 

de la mer, sur les oiseaux du ciel, et sur tout animal qui se meut sur la terre. » 

 

Lorsque le Seigneur a donné le commandement à Adam dans Genèse 2.16-17, Il n'avait 

pas encore créé la femme ; alors que dans Genèse 1.28, Dieu l'avait déjà créé. Les décrets 

qu'Il a prononcés s'adressaient à l'homme et à la femme. Il s'agit de la deuxième partie 

de l'Alliance Édénique dans laquelle il se pose les questions suivantes :  

 

- Comment la création de Genèse 1 se rapporte-t-elle à la nouvelle création des 

Nouveaux Cieux et de la Nouvelle Terre ? 

- Les décrets de Dieu de Genèse 1 resteront-ils dans la nouvelle création ? 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    193 

 

- Quel est le lien entre la nouvelle création et l'Alliance Édénique ?  

 

Examinons maintenant chacun de ces décrets : 

 

DÉCRET 1 : soyez féconds et multipliez-vous 

 

C'est le décret de la descendance qui est à la tête de l'Alliance Édénique. En effet, dans 

la première partie, lorsque le Seigneur a donné le saint commandement à Adam, Il lui a 

dit qu'il pouvait manger de tous les arbres du jardin, y compris l'arbre de vie ; c'est 

l'arbre des généalogies des vivants pour toujours et de la descendance sainte, féconde 

et multipliée pour l'éternité ; c'est l'arbre des générations, des vivants, car Dieu n'est 

pas Dieu des morts, mais des vivants (Lc 20.38). 

 

L'homme et la femme n'ont jamais pu manger de l'arbre de vie, parce qu'ils ont préféré 

l'arbre du bien et du mal qui leur a apporté la mort et une génération d'enfants séparés 

de Dieu, engendrés et nés avec le péché et la mort. La descendance adamique est la 

généalogie d'êtres humains déchus et dépravés. 

 

Ne pouvant manger de l'arbre de vie, l'homme n'a jamais pu fructifier et se multiplier 

comme Dieu l'a prévu sous son décret. Il est impossible que la progéniture adamique, 

engendrée, née et développée au cours de ces six mille ans, puisse être considérée 

comme le résultat du décret divin saint, puisque Dieu est infiniment saint et que l'un de 

ses principaux attributs est la vie ; la mort est contraire à la nature et aux attributs de 

Dieu, donc sa descendance, qui est les enfants de Dieu, ne peut pas avoir la mort dans 

son être. 

 

Lorsqu'on parle du commandement que Dieu a donné à Adam dans Genèse 2.16-17, 

beaucoup de personnes se réfèrent presque toujours à l'interdiction de manger de 

l'arbre du bien et du mal ; mais comme nous venons de le lire dans Genèse 2.16, la 

première chose que Dieu a commandée à Adam a été de manger de chaque arbre, y 

compris l'arbre de vie qui était au milieu du jardin. Le deuxième commandement était 

de ne pas manger de l'arbre du bien et du mal. 

 

L'importance de l'arbre de vie s'apprécie dans le fait qu'il est de nouveau mentionné à 

la fin de la Bible dans le récit de la consommation du temps humain, pour laisser place 

au temps éternel de Dieu et de son royaume. Lisons Apocalypse 22.2 - 3 (DBY) :  

 
2 Au milieu de sa rue, et du fleuve, de çà et de là, était l’arbre de vie, portant douze fruits, 
rendant son fruit chaque mois ; et les feuilles de l’arbre sont pour la guérison [serviteurs, 
service, joie] des nations. 

https://www.levangile.com/comparateur-bible-66-22-2


La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  194 
 

3 Et il n’y aura plus de malédiction ; et le trône de Dieu et de l’Agneau sera en elle ; et ses esclaves 
le serviront… 
 

DÉCRET 2 : Remplissez la Terre 

 

Le mot hébreu pour « remplir » est לֵא  La question qui s'impose sur ce décret .('mâlê) מָׁ

est la suivante : s'il n'y avait pas de mort, quelles caractéristiques la Terre devait-elle 

avoir pour que ce décret s'accomplisse ? 

 

Au commencement, la création était remplie de vie ; et la vie, c'est ce qui ne s'arrête pas. 

La Terre était une Terre vivante, bénie, pure, sainte ; et la vie, c'est ce qui ne s'arrête 

pas. L'Univers était rempli de vie ; et la vie, c'est ce qui ne s'arrête pas.  

 

La Terre et l'Univers entier ont été remplis de la loi de l'Esprit de vie ; lisez Romains 8.2 

: « En effet, la loi de l’Esprit de vie en Jésus-Christ m’a affranchi de la loi du péché et 

de la mort… ». Mais le péché d'Adam a introduit cette loi du péché et de la mort dans 

son corps, sur la terre et dans tout le reste de la création. 

 

Beaucoup de personnes négligent ce que Paul dit quand il parle de la Loi de l'Esprit de 

Vie ; elles croient que le mot « loi » ne possède pas d'importance, mais qu'il est essentiel 

; en grec, c'est νόμος (nomos) ; et c'est la loi de Dieu qui est inviolable ; c'est la loi de son 

puissant attribut de vie. 

 

La loi du péché et de la mort a été imposée quand Adam a péché ; cette loi est entrée 

dans l'Univers, dans la Terre et dans les descendants d'Adam ; mais la Loi de l'Esprit de 

Vie en Jésus-Christ nous délivrera de cette loi du péché et de la mort le jour de 

l'Enlèvement. Dans le Royaume Éternel, cette Loi de l'Esprit de Vie sera imposée à toute 

la nouvelle création que Dieu Tout-Puissant fera afin que les descendants vivants 

puissent y habiter, sur une Terre vivante, dans un Univers vivant qui sera peuplé par 

cette descendance qui adorera Dieu de génération en génération, pour toujours et à 

jamais. 

 

La mort et la vie se manifestent dans la descendance. Rappelons d'abord les faits dans 

lesquels la mort s'est manifestée partout et de diverses manières chez la descendance : 

 

(a) La mort s'est pleinement manifestée à travers les douleurs de l'enfantement d'Ève 

et la multiplication de celles-ci, à mesure que chaque fils et chaque fille naissait. Avant 

le péché, le Seigneur a dit à Adam et sa femme, dans Genèse 1.28, d'être féconds et de 

se multiplier. Cependant, cela ne s'est pas produit, parce que la fécondité et la 

multiplication se référaient à la descendance vivante, sainte, éternelle et immortelle 

https://www.levangile.com/comparateur-bible-66-22-3


Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    195 

 

pour Dieu ; celle-ci est la promesse de la bénédiction, et non de la malédiction et de la 

destruction. Ce qu'Eve a vu, c'est la multiplication des douleurs, et la douleur est 

associée au péché et à la mort. 

 

b) Le deuxième fait où la mort s'est pleinement manifestée dans la descendance est à 

travers les enfants d'Adam et Ève ; ceux-ci ont vu son fils Abel tué par les mains de Caïn 

; et ils ont vu le sang du premier meurtre couler sur la terre. Le descendant mort en était 

une preuve considérable.  

 

(c) Le troisième fait où la mort s'est pleinement manifestée dans la descendance se 

trouve dans la généalogie d'Adam, dans laquelle l'expression "... et il mourut » est 

réitérée huit fois en parlant de chaque descendant. « Et il mourut » est un rappel 

permanent des conséquences du péché qui est la mort. Certes, une descendance morte 

avec une limite dans le temps et l'espace n'était pas le plan de Dieu. Cette image déchue 

d'Adam, du péché et de la mort, que tous les descendants ont portée et décrite dans 

Genèse chapitre 5, a également été portée par toute l'humanité jusqu'à présent. Paul en 

parle dans 1 Corinthiens 15.49 - 50 : 
 

49 Et de même que nous avons porté l'image du terrestre, nous porterons aussi l'image du 
céleste. 
50 Ce que je dis, frères, c'est que la chair et le sang ne peuvent hériter le royaume de Dieu, 
et que la corruption n'hérite pas l'incorruptibilité. 
 

Dieu a promis que nous cesserions de porter l'image du terrestre, d'Adam, qui est 

l'image du péché, de la mort, de la corruption, pour porter l'image du céleste, du Christ, 

qui est l'image de la vie éternelle, de la sainteté, de l'immortalité ; et cela se produira 

pour la première fois dans toute l'histoire de l'humanité avec l'Église, lorsque nous 

serons transformés, glorifiés et enlevés ; c'est pourquoi Paul dit dans 1 Corinthiens 

15.51-52 :  

 
51 Voici, je vous dis un mystère : nous ne mourrons pas tous, mais tous nous serons changés, 
52 en un instant, en un clin d'œil, à la dernière trompette. La trompette sonnera, et les morts 
ressusciteront incorruptibles, et nous, nous serons changés. 

 

Lorsque nous partirons dans l'Enlèvement, nous mangerons de l'arbre de vie comme 

première promesse pour que nous puissions engendrer la vie, et non la mort comme 

Adam ; nous mangerons de l'arbre de vie afin que nous puissions avoir une généalogie 

remplie de vie et non de mort comme Adam l'a engendrée. Nous donnerons une 

descendance vivante, sainte et éternelle, parce que le Christ a fait irruption dans la 

généalogie adamique, comme la Semence sainte, la Semence promise dans l'Alliance 

Adamique (Genèse 3.15), ratifiée dans l'alliance avec Noé lorsque le Seigneur lui a dit : 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  196 
 

« Soyez féconds » (Genèse 9.1), car le fruit saint est le Seigneur Jésus-Christ venu de la 

lignée de Sem, le fils de Noé. Jésus est la Postérité ratifiée à Abraham à qui Dieu a promis 

une descendance infinie comme les étoiles des cieux (Genèse 15.4-5 ; 22.17) ; c'est la 

descendance des enfants de Dieu qui auront de nouveau la vie, et leurs fils et leurs filles 

brilleront dans l'éternité perpétuelle (Dn 12.3). 

 

Dieu a promis que dans la nouvelle création, dans les Nouveaux Cieux et la Nouvelle 

Terre, dans le Royaume Éternel, il n'y aura plus de la mort : « Dieu essuiera toute larme 

de leurs yeux ; et il n'y aura plus de mort, ni de deuil, ni de cris, ni de douleur, car les 

choses anciennes ont disparu. (Apocalypse 21.4). Les promesses que le Seigneur nous 

a faites sont les suivantes : 

 

• Vous n'aurez plus jamais la mort en vous. 

• Jamais plus vous n'engendrerez de fils et de filles par la mort. 

• Vous n'aurez plus jamais de descendance avec le péché et la mort. 

• Jamais plus vous et votre postérité ne verront pas la mort. 

• Vous ne souffrirez plus, vous ne pleurerez plus, vous ne souffrirez plus, vous 

n'aurez plus de douleur à cause de la mort. 

• Vous ne verserez plus jamais de larmes à cause du péché et de la mort. 

 

Parce que : 

 

• Vous mangeras de l'arbre de vie, toi, vos enfants et les enfants de vos enfants, 

pour toujours et à jamais. 

• Vous, vos enfants et les enfants de vos enfants, toute votre descendance, aurez 

la loi de l'esprit de vie pour toujours. 

• Vous vous multiplierez et serez féconds pour l'éternité par la loi de l'esprit de 

vie. 

• Vous vous multiplierez pour toujours et à jamais, parce que vous porterez 

l'image du céleste, l'image et la ressemblance du Christ, l'image de Dieu, parce 

qu'Il est la vie. 

 
Vous aurez une généalogie vivante, des enfants vivants, génération après génération 

des enfants vivants, écrite dans le livre de vie, pour toujours, car il n'y aura plus le livre 

des générations d'Adam engendrées pour la mort. Il restera uniquement le livre des 

générations du Christ, où sa postérité sera écrite pour toujours, le fruit de son affliction, 

du travail de son âme, de son œuvre expiatoire (Ésaïe 53.10 - 11). C'est la race bénie qui 

adorera Dieu le Père, Dieu le Fils et Dieu l'Esprit pour les siècles des siècles, puisque le 

Père recherche tels adorateurs qui doivent l'adorer en esprit et en vérité (Jn 4.23 - 24). 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    197 

 

C'est l'héritage que le Père a donné au Christ ; les fleuves d'adorateurs qui peupleront 

les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre pour toujours dans une fécondité et une 

multiplication infinies. À mesure que les générations s'étendent, la Terre et les Cieux 

seront répandus par la loi de l'expansion que nous verrons plus tard. 

 

Il est évident que le décret de remplir la Terre donné à Adam devait être fondé sur 

certaines caractéristiques de celle-ci, voyons :  

 

• La Terre devait être remplie de vie 

• La Terre devait être remplie de bénédictions 

• La Terre devait être remplie de sainteté 

 

La vie était le plan de Dieu depuis le commencement parce que c'est son attribut (voir 

chapitre 3). Et la Terre, étant remplie de vie, ne pouvait pas être soumise à des limites. 

Au contraire, elle avait toutes les conditions pour s'étendre et s'élargir, afin que tous les 

descendants d'Adam et de sa femme pussent habiter, comme le résultat du décret de 

fécondité et de multiplication. Ils devaient remplir la terre de vie, avec leurs 

descendants éternellement vivants, multipliés pour toujours. Dans ce livre, nous 

affirmons ce qui suit : 

 

 

Genèse 1.2 fait référence à cette Loi de l'Esprit de Vie, quand il dit que l'Esprit de Dieu 

se mouvait sur la surface des eaux. Ce verset fait aussi référence à Jean 1.4 quand il dit 

que la vie était en Christ, qui était la Parole de Dieu (Jean 1.1), et la vie était la lumière 

des hommes. La vie était dans la Parole prononcée par le Christ, qui est la Parole 

incarnée, qui apparaît dans Genèse 1.3 : « Dieu dit. » 

 

Or, dans Jean 1.4, il est dit que la vie était la lumière des hommes et dans Genèse 1.3, il 

est dit que Dieu a déclaré : « Qu’il y ait de la lumière » ; une relation entre la lumière et 

la vie peut alors être déduite ; c'est pourquoi le Christ est le donneur de vie. Cela 

explique pourquoi Il est la résurrection et la vie (Jn 11.25) et pourquoi Il s'est incarné 

dans un homme, est mort et est ressuscité glorifié, car il était nécessaire que la vie 

éternelle revienne à la lumière ; c'est pourquoi il est dit dans 2 Timothée 1.10 : « ... et qui 

« Genèse 1.2 fait référence à cette Loi de l'Esprit de Vie, quand il dit que 
l'Esprit de Dieu se mouvait sur la surface des eaux. Ce verset fait aussi 
référence à Jean1.4 quand il dit que la vie était en Christ, qui était la Parole de 
Dieu (Jean 1.1), et la vie était la lumière des hommes. La vie était dans la 
Parole prononcée par le Christ, qui est la Parole incarnée, qui apparaît dans 
Genèse 1.3 : « Dieu dit. » 
 
 
 
 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  198 
 

a été manifestée maintenant par l'apparition de notre Sauveur Jésus-Christ, qui a 

détruit la mort et a mis en évidence la vie et l'immortalité par l'Évangile… » 

 

Adam et Ève étaient remplis de vie en Éden, parce que la vie a inondé la Terre entière 

et l'Univers. La Loi de l'Esprit de Vie remplissait tout. Par conséquent, la fécondité et la 

multiplication comme décret sont liées à l'autre décret de remplir la terre, de la remplir 

de la vie éternelle. Néanmoins, Adam a péché et l'a rempli de mort, de violence, de 

dépravation et de saleté. Il est impossible que le décret de Dieu, « remplissez la terre », 

corresponde à la peupler de descendants débordants de mort et à la remplir de péché. 

Mais, c'est ce qui s'est passé pendant ces six mille ans que l'homme a été sur Terre. La 

loi de Dieu, qui est inébranlable, est la loi de son puissant attribut de vie. Par 

conséquent, le décret « remplissez la terre » n'a jamais pu s'accomplir, car les décrets « 

soyez féconds et multipliez », liés à la vie éternelle, à une descendance sainte, 

immortelle et éternelle, n'ont pas été accomplis. 

 

La Loi de l'Esprit de Vie en Jésus-Christ nous délivrera de la loi du péché et de la mort 

le jour de l'Enlèvement ; dans le Millénium, cette Loi de l'Esprit de Vie se manifestera 

dans les enfants des glorifiés, dans la lignée bénie de l'Éternel que les mortels 

contempleront, comme le dit Ésaïe 61.6 - 9 (SG21) : 

 
6 Quant à vous, on vous appellera « prêtres de l'Eternel », 
on vous dira: «serviteurs de notre Dieu». 
Vous mangerez les ressources des nations 
et vous tirerez profit de leur gloire. 
7 Au lieu de la honte, vous aurez une double part. 
Au lieu de connaître l’humiliation, ils crieront de joie en voyant leur héritage. 
C’est ainsi qu’ils posséderont le double dans leur pays, 
et leur joie sera éternelle. 
8 En effet, moi, l'Eternel, j'aime le droit, 
je déteste voir le vol associé aux holocaustes. 
Je leur donnerai fidèlement leur récompense 
et je conclurai une alliance éternelle avec eux. 
9 Leur descendance sera connue parmi les nations 
et leur progéniture parmi les peuples. 
Tous ceux qui les verront reconnaîtront 
qu'ils sont une lignée bénie de l'Eternel. 
 

Puisque le Seigneur dit que nous aurons une joie éternelle et qu'Il fera une alliance 

perpétuelle avec nous (Ésaïe 61.7, 9), cette lignée bénie continuera dans le Royaume 

Éternel, parce que la Loi de l'Esprit de Vie sera imposée à toute la nouvelle création que 

Dieu Tout-Puissant fera pour que la descendance vivante y habite, sur une Terre 

vivante, dans un Univers vivant qui sera peuplé de ces descendants lesquels adoreront 

Dieu de génération en génération pour des siècles et des siècles. 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    199 

 

 

Le décret « remplissez la terre » s'accomplira alors, c'est-à-dire « remplir la terre 

d'adoration, de louange et de gloire à Dieu » avec la multitude des adorateurs, les 

rivières infinies, multipliées pour l'éternité. La Parole du Psaume 72.19 s'accomplira : 

« Béni soit à jamais son nom glorieux !  / Que toute la terre soit remplie [א  ['mâlê מָלֵּ

de sa gloire. Amen ! Amen !  

 

La Parole d'Ésaïe 27.6 s'accomplira également : « Dans les temps à venir, Jacob prendra 

racine, Israël poussera des fleurs et des rejetons, Et il remplira [א  mâlê'] le מָלֵּ

monde de ses fruits. »  

 

La face du monde sera remplie du fruit de la descendance sainte et bénie, féconde et 

multipliée pour l'éternité, parce que l'Esprit de Dieu se mouvra sur la face de l'Univers 

avec la Loi de l'Esprit de Vie qui agira de nouveau grâce à l'œuvre rédemptrice du Christ, 

Auteur de la vie offerte en sacrifice vivant par le Père. 

 

10.4.2 La loi de l'expansion dans la nouvelle création : Les Cieux et la Terre étendus 

 

L'une des conditions originelles que le Seigneur rétablira dans la nouvelle création est 

la loi de l'expansion qu'Il a établie dans l'Univers et sur la Terre. Cette loi avait pour 

objectif que les Cieux et la Terre fussent une demeure infinie pour la descendance sainte 

qui se multiplierait éternellement. Mais, nous savons que le péché l'a empêché ; 

cependant, lorsque seuls les glorifiés sans mort et sans péché, seront dans la nouvelle 

création, les décrets de fécondité, de multiplication et de remplir la Terre, que Dieu a 

établis en Éden dans l'alliance qu'il a faite avec Adam et sa femme, peuvent s'accomplir. 

 

Or, nous avons déjà dit que la Terre, avant le péché, avait la Loi de l'Esprit de Vie en 

Jésus-Christ, ce qui impliquait que la Terre avait la capacité de s'étendre, à mesure que 

la descendance d'Adam fructifiait et se multipliait ; mais lorsque la Loi du péché et de 

la mort est entrée dans l'homme et, par conséquent, dans l'Univers, la Terre a perdu 

cette capacité d'expansion. De la même manière que l'être humain a reçu une 

terminaison de jours, à cause de la mort, la Terre a commencé d'avoir des limites.  

 

Quand le Seigneur parle à son peuple de choisir entre la vie et la mort, il prend les cieux 

et la terre comme témoins, parce qu'ils ont souffert des ravages du péché de l'homme ; 

et si celui-ci choisit la vie éternelle, sa vivification aura aussi des répercussions sur la 

création, qui est la promesse des nouveaux Cieux et de la nouvelle Terre ; la délivrance 

de l'esclavage de la corruption fera qu'ils s'étendent, s'élargissent, s'agrandissent pour 

devenir la demeure des fils de Dieu et de leurs saints descendants, la lignée bénie de 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  200 
 

l'éternel. Lisons Deutéronome 30.19 (SG21) : « J'en prends aujourd'hui à témoin 

contre vous le ciel et la terre : j'ai mis devant toi la vie et la mort, la bénédiction et la 

malédiction. Choisis la vie afin de vivre, toi et ta descendance, … »  

 

Dans d'autres passages, nous voyons que Dieu convoque les Cieux et la Terre pour être 

témoins du jugement ; lisons le Psaume 50, versets 1 et 4 : 

 
1 Psaume d'Asaph. Dieu, Dieu, l'Éternel, parle, et convoque la terre, Depuis le soleil levant 
jusqu'au soleil couchant. 
4 Il crie vers les cieux en haut, Et vers la terre, pour juger son peuple… 

 

Cette convocation des Cieux et de la Terre, comme témoins du jugement de Dieu contre 

l'humanité et le peuple infidèle qui s'est détourné de Sa Parole, se rapporte au 

gémissement de la création d'être libérée de l'esclavage de la corruption et des douleurs 

de l'enfantement dans lesquelles elle se trouve maintenant, alors que le jugement de la 

Tribulation est sur le point d'arriver (Romains 8.22). La création sera vivifiée quand sa 

délivrance aura lieu, car elle sera renouvelée et n'aura plus jamais le péché ni la mort. 

Il y aura une joie éternelle, et la vie se manifestera dans son expansion pour toujours. 

 

Dans la Bible, nous trouvons de nombreux versets sur l'expansion ou l'extension, 

simultanément pour les Cieux et pour la Terre, voyons : 

 

Tableau 30  

L'expansion-extension des Cieux et de la Terre 

VERSET TEXTE 

Job 9.8 8 Seul, il étend [נָטָה nâṭâh] les cieux, Il marche sur les hauteurs de 

la mer... 

Job 26.7 7 Il étend [נָטָה nâṭâh] le septentrion sur le vide, Il suspend la terre 

sur le néant.  
Job 37.18  18 Peux-tu comme lui étendre [רָקַע râqa‛] les cieux, Aussi solides 

qu'un miroir de fonte ? 

Job 38.5 5 Qui en a fixé les dimensions [מַד  : mâdad מָדַד : mêmad, de מֵּ

étendre], le sais-tu ? Ou qui a étendu [ נָטָה nâṭâh] sur elle le 

cordeau ? 

Psaume 18.9 9 (18 :10) Il abaissa [« étendit » : נָטָה nâṭâh] les cieux, et il 

descendit : Il y avait une épaisse nuée sous ses pieds. 

Psaume 104.2 2 Il s'enveloppe de lumière comme d'un manteau ; Il étend [ נָטָה 

nâṭâh] les cieux comme un pavillon. 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    201 

 

Psaume 136.6 6 Celui qui a étendu [רָקַע râqa'] la terre sur les eaux, Car sa 

miséricorde dure à toujours ! 

Psaume 144.5 5 Éternel, abaisse [« étends » :   נָטָה nâṭâh] tes cieux, et descends ! 

Touche les montagnes, et qu'elles soient fumantes ! 

2 Samuel 22.10 10 Il abaissa [étendit] [נָטָה nâṭâh] les cieux, et il descendit : Il y 

avait une épaisse nuée sous ses pieds. 

Ésaïe 40.22 22 C'est lui qui est assis au-dessus du cercle de la terre, Et ceux qui 

l'habitent sont comme des sauterelles ; Il étend [נָטָה nâṭâh] les 

cieux comme une étoffe légère, Il les déploie [מָתַח mâthach] 

comme une tente, pour en faire sa demeure. 

Ésaïe 42.5 5 Ainsi parle Dieu, l'Éternel, Qui a créé les cieux et qui les a 

déployés [נָטָה nâṭâh], Qui a étendu [רָקַע râqa'] la terre et ses 

productions, Qui a donné la respiration à ceux qui la peuplent, Et le 

souffle à ceux qui y marchent. 

Ésaïe 44.24 24 Ainsi parle l'Éternel, ton rédempteur, Celui qui t'a formé dès ta 

naissance : Moi, l'Éternel, j'ai fait toutes choses, Seul j'ai déployé 

 .la terre ['râqa רָקַע] les cieux, Seul j'ai étendu [nâṭâh נָטָה]

Ésaïe 45.12 12 C'est moi qui ai fait la terre, Et qui sur elle ai créé l’homme ; C'est 

moi, ce sont mes mains qui ont déployé [נָטָה nâṭâh] les cieux, Et 

c'est moi qui ai disposé toute leur armée. 

Ésaïe 48.13 13 Ma main a fondé la terre, Et ma droite a étendu [טָפַח ṭâphach] 

les cieux : Je les appelle, et aussitôt ils se présentent. 

Ésaïe 51.13 a 13 Et tu oublierais l'Éternel, qui t'a fait, Qui a étendu [נָטָה nâṭâh] les 

cieux et fondé la terre !  

Ésaïe 51.16 16 Je mets mes paroles dans ta bouche, Et je te couvre de l'ombre de 

ma main, Pour étendre [נָטַע nâṭa'] de nouveaux cieux et fonder 

une nouvelle terre, Et pour dire à Sion : Tu es mon peuple ! 

Jérémie 10.12  12 Il a créé la terre par sa puissance, Il a fondé le monde par sa 

sagesse, Il a étendu [נָטָה nâṭâh] les cieux par son intelligence. 

Jérémie 51.15 15 Il a crée la terre par sa puissance, Il a fondé le monde par sa 

sagesse, Il a étendu [נָטָה nâṭâh] les cieux par son intelligence.  

Ézéchiel 1.22 22 Au-dessus des têtes des animaux, il y avait comme un 

ciel [râqı̂ya'] de cristal resplendissant, qui s'étendait [ נָטָה nâṭâh] 

sur leurs têtes dans le haut. 

Zacharie 1.21 Oracle, parole de l'Éternel sur Israël. Ainsi parle l'Éternel, qui a 

étendu [נָטָה nâṭâh] les cieux et fondé la terre, Et qui a formé 

l'esprit de l'homme au dedans de lui : 

 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  202 
 

Comme on peut le voir dans le tableau ci-dessus, en hébreu, plusieurs termes sont 

utilisés pour indiquer que les Cieux s'étendent, qu'ils s'élargissent ; ces termes sont : 

 

ה קַע nâṭâh נָׁטָׁ פַח 'nâṭa נָׁטַע 'râqa רָׁ  ṭâphach טָׁ

 

Pour l'expansion de la Terre, le mot קַע  ,« est utilisé, lié au mot pour « étendue ('râqa) רָׁ

utilisé dans Genèse 1.6, 7 et 8 pour désigner le firmament, c'est-à-dire le premier Ciel 

qui est l'espace interstellaire dont le terme en hébreu est : ְַקִיע  Ceci est .('râqıŷa) רָׁ

également utilisé dans Ézéchiel 1.22 pour indiquer l'étendue (« comme un ciel ») qui 

était sur les chérubins. 

 

Il y a d'autres textes qui soulignent que Dieu a établi que la Terre s'étendra et cela, nous 

le répétons, est parce que son plan était qu'elle se répande au fur et à mesure que la 

descendance se multiplierait éternellement. Lisons Job 38.18 : « As-tu embrassé du 

regard l'étendue [רַחַב rachab] de la terre ? Parle, si tu sais toutes ces choses. » 

 

Le mot pour « étendue » en hébreu est רַחַב (rachab), qui à son tour vient du terme ְחַב  רָׁ

(râchab), qui signifie « élargir, étendre ». 

 
Ces versets d'Ésaïe 42.5, 44.24, Psaume 136.6 et Job 38.18 déclarent que la Loi de 

l'expansion ou de l'extension a été placée dans la Terre, ainsi que dans le ciel ; Mais, 

comme nous l'avons dit dans les pages précédentes, la loi du péché et de la mort l'a 

arrêtée. Sur la Nouvelle Terre, cependant, cette Loi de l'expansion sera restaurée pour 

qu'elle se répande à mesure que la descendance sainte se multipliera, car le Seigneur 

n'a pas renoncé à ses alliances, à ses promesses et à ses décrets ; et la principale 

concerne la bénédiction et la multiplication rendues possibles par la Nouvelle Alliance 

en Jésus-Christ ; cela est confirmé par l'auteur de l'épître aux Hébreux lorsqu'il rappelle 

la validité de l'Alliance Abrahamique et de ses promesses, qui doivent s'accomplir 

comme il est indiqué dans les versets 12 à 14 du chapitre 6 : 

 
12en sorte que vous ne vous relâchiez point, et que vous imitiez ceux qui, par la foi et la 
persévérance, héritent des promesses. 
13 Lorsque Dieu fit la promesse à Abraham, ne pouvant jurer par un plus grand que lui, il jura 
par lui-même, et dit : 
14 Certainement je te bénirai et je multiplierai ta postérité. 
 
Et le serment est ferme et la Parole sûre, fidèle et véritable, car le Christ l'a ratifié par 

son œuvre sur la croix et son entrée dans le Lieu très saint, comme le dit Hébreux 6.17-

20 : 

 
17C'est pourquoi Dieu, voulant montrer avec plus d'évidence aux héritiers de la promesse 
l'immutabilité de sa résolution, intervint par un serment, 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    203 

 

18 afin que, par deux choses immuables, dans lesquelles il est impossible que Dieu mente, nous 
trouvions un puissant encouragement, nous dont le seul refuge a été de saisir l'espérance qui 
nous était proposée. 
19 Cette espérance, nous la possédons comme une ancre de l'âme, sûre et solide ; elle pénètre au 
delà du voile, 
20 là où Jésus est entré pour nous comme précurseur, ayant été fait souverain sacrificateur pour 
toujours, selon l'ordre de Melchisédek. 
 
Or, la Terre recevra un premier fruit de la liberté de la gloire des enfants de Dieu, 

lorsque le Seigneur Jésus-Christ viendra une seconde fois avec sa sainte Église glorifiée 

pour régner mille ans. Par conséquent, il y aura une restauration partielle de la Terre 

dans le Royaume Millénaire, et sur laquelle nous marcherons, ressuscités et glorifiés. 

Tous les mortels qui sortent de la Tribulation et entrent vivants dans le Royaume 

Millénaire, verront les ressuscités et glorifiés qui manifesteront la gloire et la puissance 

de Dieu dans les promesses de gouverner la Terre et de se multiplier en une 

descendance sainte, pure et bénie. De cette façon, le Seigneur veut que les mortels qui 

entreront dans le Royaume Millénaire, et leur descendance adamique avec le péché 

originel, aspirent aux promesses accomplies dans les enfants de Dieu glorifiés et 

aspirent à entrer dans le Royaume Éternel.  

 

La manifestation de la gloire et de l'éternité de Dieu dans le Roi Jésus-Christ, et dans 

tous ceux qui sont glorifiés avec ses promesses accomplies de toutes les alliances, sera 

une prédication et un enseignement vivants sur le Royaume Éternel qui suivra pendant 

le Royaume Millénaire ; afin que l'humanité multipliée pendant cette période puisse 

avoir les armes pour repousser les attaques de Satan lorsqu'il sera libéré de sa prison 

et trompera les nations. 

 

Cependant, la Bible dit que beaucoup de nations suivront Satan. Ainsi, c'est le cœur dur 

et incrédule qui rejette les promesses éternelles de Dieu, les nie et ne veut pas les 

recevoir. La même chose se passe maintenant que nous avons la puissante Parole de 

Dieu qui nous parle de l'éternité de la gloire et des promesses du corps ressuscité et 

glorifié, de l'Enlèvement de l'Église, du départ pour la Nouvelle Jérusalem, du temps que 

nous resterons dans cette glorieuse citée céleste, et de la promesse d'un gouvernement 

avec une verge de fer pendant les mille ans, après desquels nous entrerons dans le 

Royaume Éternel. 

 

Cependant, ces promesses glorieuses ne sont pas reçues par beaucoup de personnes, 

parce qu'elles ont leur regard, leur espérance et leur cœur dans cette Terre 

postdiluvienne, maudite par le péché et la mort ; c'est une Terre et un univers esclaves 

de la vanité et de la corruption. Beaucoup de personnes ne veulent pas recevoir les 

promesses éternelles, puisque leur cœur est endurci, rebelle, hautain, et parce que ces 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  204 
 

personnes ont perverti l'Évangile du Christ en l'appliquant aux choses corruptibles, 

avec une foi vaine, éphémère, qui remplit la concupiscence des cœurs. Ces gens nient le 

Christ et la piété, c'est-à-dire son œuvre rédemptrice, le grand amour du Père et l'œuvre 

puissante du Saint-Esprit. 

 

À tous ceux qui lisent ce livre avant l'Enlèvement, nous disons de fuir la colère à venir, 

de crier pour être dignes d'échapper de tout ce qui va venir sur la Terre, du jugement 

de la Tribulation et de la Grande Tribulation ; nous leur disons de choisir la vie éternelle, 

de recevoir Jésus-Christ dans leurs cœurs, et de croire en Lui, l'auteur et le 

consommateur de la foi. Nous les invitons à recevoir et à croire en l'œuvre puissante de 

la rédemption, pour recevoir par cette œuvre, les précieuses et extrêmement grandes 

promesses éternelles du Royaume de puissance et de gloire, que le Seigneur a pris 

plaisir à donner à tous ceux qui se repentent, croient en l'Évangile et demeurent dans 

la Parole de Dieu.  

 

Et si la sainte Église est déjà partie dans l'Enlèvement, à ceux qui sont dans la 

Tribulation, nous disons aussi de fuir l'esclavage de la corruption, de fuir la vanité, de 

l'éphémère, de fuir le péché en se jetant dans les bras de Jésus-Christ, en se repentant 

de tous les péchés et en croyant au Roi des rois et au Seigneur des seigneurs, qui 

certainement, comme il est venu pour l'Église dans l'Enlèvement, reviendra une 

seconde fois lorsque les sept années de Tribulation seront terminées ; parce qu'après 

la moitié de la Tribulation (les trois premières années et demie) marqué par 

l'abomination de la désolation, qui est l'antéchrist à l'intérieur du temple se faisant 

passer pour Dieu (2 Théssaloniciens 2.4), 1260 jours s'écouleront et à la fin de ces jours, 

le Christ, le Roi de gloire, viendra dans les nuées avec nous, l'Église, pour accomplir 

toute sa parole et ses promesses du Royaume Millénaire et du Royaume Éternel. 

 
10.4.3 La nouvelle création : Les Cieux et la Terre étendus pour une descendance 

éternelle et infinie 

 

Nous avons déjà montré que la Bible parle de la loi de l'expansion-extension des Cieux 

et de la Terre ; et il est remarquable que cela se rapporte à la multiplication de la 

descendance pour l'éternité ; ce qui est confirmé dans plusieurs versets ; voyons : 

 
Tableau 31 

L’extension-multiplication de la descendance pour l’éternité 

VERSET TEXTE 

Genèse 28.14 Ta postérité sera comme la poussière de la 

terre ; tu t’étendras [פָרַץ pârats] à l’occident 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    205 

 

et à l’orient, au septentrion et au midi ; et 

toutes les familles de la terre seront bénies 

en toi et en ta postérité. 

  
Nombres 24.6 Elles s’étendent [נָטָה nâṭâh], comme des 

vallées, Comme des jardins près d’un fleuve, 

Comme des aloès que l’Éternel a plantés, 

Comme des cèdres le long des eaux.  
Ésaïe 54.2-3 2 Élargis [רָחַב râchab] l’espace de ta tente ; 

Qu’on déploie [נָטָה nâṭâh] les couvertures de 

ta demeure : Ne retiens pas ! Allonge [ ְאָרַך 

‘Ârak] tes cordages, Et affermis tes pieux ! 3 

Car tu te répandras [פָרַץ pârats] à droite et à 

gauche ; Ta postérité envahira des nations, Et 

peuplera des villes désertes.  
Osée 14.5-6 5 Je serai comme la rosée pour Israël, Il 

fleurira comme le lis, Et il poussera des 

racines comme le Liban. 
6 Ses rameaux s’étendront [ְהָלַך halak] ; Il 

aura la magnificence de l’olivier, Et les 

parfums du Liban.  
 
Dans l’Alliance Abrahamique, le Seigneur a donné la promesse de la multiplication de 

la descendance sainte à Abraham et l’a comparée à la poussière de la Terre, liée à 

l’expansion-extension pour l’éternité, puisque la Terre a été faite avec cette loi et sera 

restaurée dans la nouvelle création ; Regardons les versets : 

 
Tableau 32  

Relation entre l'extension-expansion des Cieux et de la Terre avec la multiplication de la 
descendance pour l'éternité 

GENÈSE 13 GENÈSE 28 
16 Je rendrai ta postérité comme la 

poussière de la terre, en sorte que, si 

quelqu'un peut compter la poussière de la 

terre, ta postérité aussi sera comptée.  

14 Ta postérité sera comme la poussière de 

la terre ; tu t'étendras à l'occident et à 

l'orient, au septentrion et au midi ; et 

toutes les familles de la terre seront bénies 

en toi et en ta postérité.  

 

 
La relation entre l'extension-expansion des Cieux et de la Terre, et la multiplication de 

la descendance pour l'éternité, est mise en évidence par la façon dont le Seigneur 

affirme que l'immuabilité et l'éternité des lois de l'Univers sont la preuve de 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  206 
 

l'immuabilité et de l'éternité de son décret de la bénédiction, de la fécondité et de la 

multiplication de la descendance pour toujours. On peut le voir dans plusieurs passages 

; voyons : 

 

Dans Jérémie 31.35-37, le Seigneur mentionne de nouveau les lois liées à l'Univers, en 

déclarant qu'elles ne peuvent pas disparaître (BDS) :  

 
35 Voici ce que déclare l’Éternel 
qui fait paraître le soleil |pour éclairer le jour 
et qui a établi |les lois qui règlent |la course de la lune |et des étoiles |pour éclairer la 
nuit, 
qui agite la mer |et fait mugir ses flots, 
et qui a pour nom l’Éternel, |le Seigneur des armées célestes : 
36 Il faudrait que ces lois |soient supprimées par-devant moi, 
déclare l’Éternel, 
pour que la descendance d’Israël 
cesse aussi pour toujours |d’être une nation devant moi. 
37 Voici ce que déclare l’Éternel : 
Si l’on peut mesurer |le ciel là-haut 
ou si l’on peut sonder |les fondements |de la terre ici-bas, 
moi, je rejetterai |toute la descendance d’Israël 
pour tout ce qu’ils ont fait, 
l’Éternel le déclare.  
 
Dans ces versets, le Seigneur compare la création à la descendance et le centre est 

l'éternité. Il dit que les lois qu'il a établies dans l'Univers ne peuvent pas être 

supprimées, parce qu'Il parle du Soleil, de la Lune et des étoiles. Et comme ces lois sont 

éternelles, la descendance le sera aussi. Cette comparaison nous rappelle l'Alliance 

Abrahamique dans laquelle Dieu dit à Abraham que ses descendants ressembleront aux 

étoiles du ciel, faites pour être infinies, car l'Univers a été créé pour s'étendre, comme 

nous le verrons plus tard. Au verset 37, cela est confirmé lorsqu'il est dit que les Cieux 

au-dessus ne peuvent pas être mesurés et que les fondements de la Terre ne peuvent 

pas non plus être explorés. 

 

La relation de la descendance et l'Alliance de la création, fondée sur les lois incassables 

de l'Univers, est réitérée dans Jérémie 33.25-26 : 

 
25 Voici ce que dit l’Éternel : Si je n’ai pas conclu d’alliance avec le jour, et si je n’ai pas fait 
d’alliance avec la nuit, si je n’ai pas instauré des lois pour le ciel et pour la terre, 26 alors, 
je pourrai rejeter la descendance de Jacob et celle de mon serviteur David, et renoncer à 
prendre l’un de ses descendants pour gouverner les descendants d’Abraham, d’Isaac, de 
Jacob. Mais j’accomplirai leur restauration et je leur manifesterai ma compassion.  

 
Remarquez comment le Seigneur affirme que son alliance avec la création et ses lois du 

Ciel et de la Terre subsisteront. Il déclare que de cette manière se produira aussi la 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    207 

 

descendance éternelle promise dans les alliances, dont l'Alliance Abrahamique et 

l'Alliance Davidique sont mentionnées ici. 

 

Un autre texte qui compare la création à la descendance est le Psaume 89 sur l'Alliance 

Davidique que nous avons étudié dans les autres chapitres du livre ; lisons les versets 

37 à 38 (SG21) : 

 
37 Sa descendance [זֶרַע zera'] subsistera toujours ; 
son trône sera pareil au soleil devant moi, 
38 comme la lune il sera établi éternellement [עוֹלָם 'ôlâm]. 
Le témoin qui est dans le ciel est fidèle.» – Pause. 

 
Le psalmiste parle de la façon dont le Soleil et la Lune seront éternels, et cela se réfère 

à la nouvelle création ; et de la même manière sera la descendance que le Seigneur a 

promise pour l'éternité. Un autre psaume qui fait cette relation est le 72.5 - 8 : 

 
5 On te craindra, tant que subsistera le soleil, Tant que paraîtra la lune, de génération en 
génération. 
6 Il sera comme une pluie qui tombe sur un terrain fauché, Comme des ondées qui arrosent la 
campagne. 
7 En ses jours le juste fleurira, Et la paix sera grande jusqu'à ce qu'il n'y ait plus de lune. 
8 Il dominera d'une mer à l'autre, Et du fleuve aux extrémités de la terre. 

 
Dans ce passage, il s'agit de la Nouvelle Terre et des Nouveaux Cieux, car il est question 

de l'éternité du Soleil et de la Lune ; ensuite, il est dit « de génération en génération », 

désignant la descendance éternellement multipliée. Le verset 7 du Psaume 72 parle de 

la multitude de la paix qui rappelle l'empire étendu et la paix illimitée dont il est 

question dans Ésaïe 9.7. Cette multiplication de la paix sera jusqu'à ce qu'il n'y ait plus 

de Lune, ce qui est éternel. 

 

Le Psaume 102 parle de la première création, de la façon dont elle sera changée, se 

référant à la nouvelle création ; ensuite, le Psaume se termine par l'éternité de Dieu et 

comment la descendance de ses serviteurs sera établie devant lui, indiquant qu'elle sera 

éternelle et sainte. Lisons le Psaume 102, les versets 25 - 28 : 

 
25 Je dis : « Mon Dieu, ne m’enlève pas au milieu de ma vie, 
toi dont l’existence traverse les générations ! » 
26 *Autrefois tu as fondé la terre, 
et le ciel est l’œuvre de tes mains. 
27 Eux, ils disparaîtront, tandis que toi, tu restes là. 
Ils vieilliront tous comme un vêtement ; 
tu les remplaceras comme un habit, et ils céderont la place, 
28 mais toi, tu es toujours le même 
et ton existence n’aura pas de fin. 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  208 
 

29 Les fils de tes serviteurs pourront s’établir 
et leur descendance s’affermira devant toi. 

 
Parce que Dieu est éternel et saint, la descendance qui sera établie devant Lui doit être 

éternelle et sainte, sans péché et sans mort. Dans le verset 29 le psalmiste parle des fils 

des serviteurs du Seigneur qui s'établiront dans la Nouvelle Terre et de sa descendance 

éternelle qui sera devant Dieu. 

 

Une autre comparaison que nous trouvons dans les Écritures est entre les cieux et l'âge 

des enfants de Dieu et de leurs descendants ; lisons Deutéronome 11.21 : « Alors vos 

jours et ceux de vos enfants dans le pays que l’Eternel a promis par serment de donner 

à vos ancêtres dureront aussi longtemps [רָבָה râbâh : multipliés] que le ciel restera 

au-dessus de la terre. 

 
21 Et alors vos jours et les jours de vos enfants, dans le pays que l'Éternel a juré à vos pères de 
leur donner, seront aussi nombreux [רָבָה râbâh : multipliés] que les jours [יוֹם yôm] des 
cieux [שָמַיִם shâmayim] le seront au-dessus [עַל 'al] de la terre [אֶרֶץ 'erets]. » 
 

Ce verset est surprenant, car il se rapporte à la multiplication de notre descendance et 

aux âges éternels que nous aurons avec nos enfants, car l'expression « aussi nombreux 

que les jours des cieux » se rapporte à la nouvelle création, lorsque les cieux de Dieu, sa 

demeure avec la Nouvelle Jérusalem, descendent sur la Terre ; c'est pourquoi il est dit 

« des cieux… au-dessus de la terre ». Le moyen d'obtenir cette promesse puissante est 

de garder la Parole de Dieu, parce qu'elle est éternelle et incorruptible ; c'est le thème 

central de ce chapitre 11 du Deutéronome. 

 

Cette relation entre les lois éternelles et immuables de l'Univers et la descendance 

sainte et éternelle explique pourquoi, dans le livre de Genèse, chapitre 1, Dieu a établi 

les décrets de la création, parmi lesquels se trouvent ceux de l'Alliance Édénique. En 

vérité, le Seigneur prononce seulement sa sentence : « … Dieu vit que cela était 

bon », lorsqu’Il a fini la création, quand Il a fait la femme. Dieu a réalisé le mariage 

d'Adam avec elle, dans lequel le premier grand mystère du mariage est énoncé, qui est 

l'union en une seule chair, dont le but est de donner une descendance que Dieu a 

promise (Malachie 2.15). Ce grand mystère est lié au second grand mystère, qui est celui 

de la piété ou de la miséricorde, l'œuvre rédemptrice du Christ (1 Timothée 3.16) ; nous 

verrons ces relations plus tard, parce qu'elles ont des répercussions sur la création, sur 

l'Univers entier. 

 

Un autre fait qui mérite d'être noté, concernant la loi de l'expansion dans les Cieux et 

dans l'Univers, en relation avec la descendance, est la comparaison constante que la 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    209 

 

Bible fait entre celle-ci et les eaux, les chambres, les tentes et les étoffes déployés, qui 

sont des termes appliqués également à l'Univers 

 
Tableau 33  

Comparaison entre la descendance et les eaux, les chambres, les tentes et les étoffes 
étendus 

 
NOMBRES 24 (OST) ESAÏE 40 ESAÏE 54 

5 Que tes tentes sont belles, 
ô Jacob ! et tes demeures, ô 
Israël ! 
6 Elles s’étendent comme 
des vallées, comme des 
jardins près d’un fleuve, 
comme des aloès que 
l’Éternel a plantés, comme 
des cèdres auprès des eaux. 
7 L’eau coulera de ses seaux, 
et sa postérité sera comme 
de grandes eaux ; son roi 
s’élèvera au-dessus d’Agag, 
et son royaume sera exalté.  
  

22 C'est lui qui est 
assis au-dessus du 
cercle de la terre, 
Et ceux qui 
l'habitent sont 
comme des 
sauterelles ; Il 
étend les cieux 
comme une étoffe 
légère, Il les 
déploie comme 
une tente, pour 
en faire sa 
demeure. 

1 Réjouis-toi, stérile, toi qui n'enfantes 
plus! Fais éclater ton allégresse et ta 
joie, toi qui n'as plus de douleurs ! Car 
les fils de la délaissée seront plus 
nombreux Que les fils de celle qui est 
mariée, dit l'Éternel. 
2 Élargis l'espace de ta tente ; Qu'on 
déploie les couvertures de ta 
demeure : Ne retiens pas ! Allonge tes 
cordages, Et affermis tes pieux ! 
3 Car tu te répandras à droite et à 
gauche ; Ta postérité envahira des 
nations, Et peuplera des villes 
désertes.  

 

La loi du péché et de la mort a mis la Terre en esclavage à la vanité et à la corruption. 

Cela implique l'entrée de l'éphémère et une chaîne qui a empêché l'expansion et 

l'élargissement de la Terre, pour la multiplication de la descendance sainte pour 

l'éternité. Il y a donc une relation entre l'homme créé par Dieu pour être éternel et 

l'éternité de la création ; il y a une relation entre la multiplication de l'humanité sainte 

et éternelle avec l'extension-expansion et l'élargissement de la Terre et de l'Univers.  

 

Un argument de cela est que la Parole de Dieu dit que la création a été soumise à la 

vanité et à l'esclavage, mais qu'elle sera libérée de cet esclavage de la corruption pour 

la liberté glorieuse des enfants de Dieu (Romains 8.20-21) ; ceux-ci sont les ressuscités 

et glorifiés qui seront d'abord les sauvés de la Sainte Église. Lorsque le péché et la mort 

quitteront les êtres humains pour toujours, il y aura une liberté glorieuse qui affectera 

la Terre et l'Univers entier ; c'est pourquoi il est nécessaire que la mort soit détruite 

pour toujours, le dernier ennemi (1 Corinthiens 15.26), afin que Dieu puisse rendre la 

nouvelle création libre, sainte, pure et éternelle dans laquelle ses enfants saints, purs, 

éternels et libres vivront pour se multiplier éternellement et former les fleuves sans fin, 

une infinité d'adorateurs du Père, du Fils et du Saint-Esprit.  

 

https://www.levangile.com/comparateur-bible-4-24-5
https://www.levangile.com/comparateur-bible-4-24-6
https://www.levangile.com/comparateur-bible-4-24-7


La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  210 
 

Dans Ésaïe 26.14 - 15, nous trouvons une prophétie sur la façon dont la Terre 

s'agrandira ou s'étendra à mesure que les nations augmenteront ; lisons (OST) : 

 
14 Les morts ne vivront pas, les trépassés ne se relèveront pas ; car tu les as visités, et tu les as 
exterminés, et tu as détruit toute mémoire d’eux. 
15 Tu as augmenté la nation [גּוֹי gôy], Ô Éternel ; tu as été glorifié : tu as augmenté [ יָסַף 
yâsaph] la nation [גּוֹי gôy], tu l’avais éloignée [רָחַק râchaq] jusqu’à tous les bouts [ קֶצֶו 
qetsev] de la terre [אֶרֶץ 'erets]. 

 
Dans ce passage, Ésaïe oppose ce qui arrivera aux pécheurs impénitents, qui ne 

ressusciteront pas à la vie (v. 14), et aux sauvés pour qui il y a une promesse donnée en 

prophétie au passé, mais qui est future : elle parle de la multiplication du peuple et de 

l'élargissement de toutes les extrémités de la terre. Remarquez que le verset 15 déclare 

qu'il y a une relation étroite entre l'accroissement des nations et l'élargissement des 

extrémités de la terre, ce qui se produira par la loi de l'expansion-extension et la Loi de 

l'Esprit de Vie en Jésus-Christ. Cela se rapporte à Ésaïe 54.2-3 dans lequel le verbe « 

élargir » est utilisé avec le mot hébreu ְחַב חַק lié à (râchab) רָׁ  ; d'Ésaïe 26.15 (râchaq) רָׁ

dans les deux versets, il est question des nations (גּוֹי gôy). 

 

10.4.4 La nouvelle création et les deux grands mystères 

 

Il y a une relation entre la création des Nouveaux Cieux et de la Nouvelle Terre et les 

deux grands mystères qui apparaissent dans les Écritures, qui sont : (a) le grand 

mystère du mariage dans lequel le mari et la femme sont une seule chair (Éphésiens 

5.31-32) ; b) et le grand mystère de la piété qui correspond à l'œuvre rédemptrice du 

Christ (1 Timothée 3.16). 

 

Nous avons dit que Dieu a fait la création pour sa gloire et pour mettre l'homme sur elle, 

comme le chef qu'Il a créé le sixième jour ; le Seigneur a créé les Cieux et la Terre, et les 

a préparés pour être la demeure de l'homme et de la femme et toute leur 

descendance sainte et éternelle. Mais nous avons aussi déclaré que le péché a affecté 

temporairement les plans de Dieu, mais ne les a pas éliminés, parce que ce que Dieu 

détermine s'accomplit. Nous avons également affirmé, dans ce chapitre, que l'une des 

raisons pour laquelle Dieu fera la nouvelle création est pour la descendance sainte de 

ses enfants, éternellement multipliée. 

 

Cette descendance sainte multipliée à l'infini était, est et sera la raison pour laquelle le 

Seigneur a établi le grand mystère que l'homme et la femme doivent être une seule chair 

dans le mariage ; regardons ce grand mystère : 

 

 

https://www.levangile.com/comparateur-bible-23-26-14
https://www.levangile.com/comparateur-bible-23-26-15


Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    211 

 

10.4.4.1 Le premier grand mystère : une seule chair. 

 
Quand Dieu a fait l'homme de la poussière, il a déclaré plus tard qu'il n'était pas bon 

pour lui d'être seul ; lisons Genèse 2.18 (DBY) : « Et l’Éternel Dieu dit : Il n’est pas bon 

que l’homme soit seul ; je lui ferai une aide qui lui corresponde. » 

 

Le Seigneur a déclaré qu'il n'était pas bon pour l'homme d'être seul ; le mot « seul » en 

hébreu est בַד (bad) et signifie « séparation et par conséquent une partie du corps, une 

branche d'arbre ; seul, séparé ». Ce mot vient d'un autre, qui est דַד  lequel (bâdad) בָׁ

signifie « diviser, être solitaire ». Sur la base de ces deux mots hébreux et de leur 

signification, nous pouvons conclure que ce que le Seigneur a dit est : « Il n'est pas bon 

pour l'homme d'être séparé, d'être une partie du corps, ou d'être divisé ou solitaire. » 

Ces significations sont très importantes lorsque l'on regarde ce que le Seigneur fait 

ensuite et la déclaration ultérieure d'Adam, lorsqu'il reçoit la femme comme épouse ; 

voyons : 

 

Selon ce que nous lisons dans Genèse 2.18, dans la partie b, Dieu déclare que pour que 

l'homme ne soit pas seul, Il lui fera une aide semblable à lui ; la version Darby-1885 

traduit les termes hébreux par «18 je lui ferai une aide qui lui corresponde. » Regardons 

les termes :  

 

Le terme traduit par « aide » est זַר  נֶגֶדְ et le mot traduit par « corresponde » est ; (âzar') עָׁ

(neged) et signifie « un front, c'est-à-dire une partie opposée ; spécifiquement une 

contrepartie ou un compagnon. » Il est évident que la cause du sommeil profond dans 

lequel Dieu a fait entrer Adam, pour prendre une de ses côtes afin de faire la femme, 

n'était pas pour l'éviter une douleur, car il n'y avait pas encore de péché ; donc il n'y 

avait pas de douleur, pas de maladie, pas de mort. Par conséquent, le profond sommeil 

d'Adam n'a rien à voir avec cela.  

 

Nous croyons que Dieu a voulu surprendre Adam avec le cadeau de l'aide qui lui 

correspondait, c'est-à-dire son complément, son autre partie ou son partenaire. Cela est 

confirmé par la réaction du cantique d'Adam en voyant la femme qui lui a été amenée 

par le Seigneur Lui-même lors du bel événement du mariage ; lisons Genèse 2.23-24 : 

 
23 Et l'homme dit : Voici cette fois celle qui est os de mes os et chair de ma chair ! on l'appellera 
femme [ה  .[ıŷsh' אִיש] ishshâh], parce qu'elle a été prise de l'homme' אִשָׁ
24 C'est pourquoi l'homme [אִיש 'ıŷsh] quittera son père et sa mère, et s'attachera à sa femme 
ה]  .ishshâh], et ils deviendront une seule chair' אִשָׁ

 

 

https://www.levangile.com/comparateur-bible-1-2-18


La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  212 
 

Une autre raison pour laquelle Dieu a fait tomber un profond sommeil sur Adam, pour 

former la femme à partir de l'un de ses côtes, est à cause de la foi qu'Adam devait avoir 

dans son cœur pour croire que Dieu a tout fait ; ceci est corroboré dans Hébreux 11.3 

(NEG-1979) : « C’est par la foi que nous reconnaissons que l’univers a été formé par la 

parole de Dieu, en sorte que ce qu’on voit n’a pas été fait de choses visibles. » Dans 

ce verset, il s'agit du premier homme qui devait croire que Dieu a créé l'Univers ; par 

conséquent, l'histoire de la foi commence en Adam. Cependant, il a péché par 

incrédulité et a dû se repentir pour être restauré par Dieu. Dans 2 Corinthiens 5.7, nous 

pouvons aussi confirmer que le Seigneur a institué la foi dès le commencement de la 

création : « (car nous marchons par la foi et non par la vue)… » (2 Corinthiens 5.7). Tout 

est par la foi ! 

 

Adam savait que Dieu avait formé la femme à partir de son propre corps. Il a alors fait 

la déclaration au verset 23 de Genèse 2, qui correspond à l'accomplissement du décret 

de Dieu selon lequel il n'était pas bon pour l'homme d'être seul. Quand Adam dit que la 

femme sera appelée « femme », le mot hébreu pour elle est ְה  » qui signifie (ishshâh') אִשָׁ

épouse » et le mot pour « l'homme » est ְאִיש ('ıŷsh) qui signifie « époux » ; et avant ce 

terme dans le verset 23, il dit מִן (min) qui signifie « partie de ».  

 

La déclaration d'Adam signale son mariage avec la femme, célébré par Dieu. Au verset 

24 de Genèse 2, ces deux termes « époux » et « épouse » sont également utilisés lorsqu'il 

est dit « homme » et « femme ». 

 

Maintenant, nous voulons que vous remarquiez donc l'expression « C'est pourquoi » et 

« ils deviendront une seule chair » qui est le grand mystère. Dieu pouvait créer la femme 

à partir de la poussière du sol, indépendamment, comme Il l'a fait avec Adam. 

Cependant, cela n'a pas été ainsi, parce qu'il y avait un but que le Seigneur voulait établir 

comme témoignage dans la constitution physique pour l'éternité. Par conséquent, la 

volonté de Dieu que l'homme et la femme soient une seule chair pour toujours, ne peut 

pas être annulée. La preuve en est la résurrection des morts ; Dieu a décidé de 

ressusciter à la vie pour que l'homme et la femme aient leur constitution physique 

initiale sans péché et sans mort ; et l'unité entre eux restera inébranlable parce que Dieu 

a décrété qu'il n'était PAS bon pour l'homme d'être seul ; c'est le Seigneur qui a déclaré 

qu'Il ferait l'autre partie pour lui. La glorification a aussi ce but, comme nous l'avons vu 

dans les autres chapitres de ce livre sur le Royaume Éternel. 

 

L'homme et la femme ont été créés pour être un. Il est impossible de les concevoir 

séparément, ni au commencement, ni dans l'éternité. La façon dont Dieu a créé la 

femme ne changera jamais. Cet acte n'était pas quelque chose de fortuit, d'aléatoire ou 

sans but.  



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    213 

 

 

L'apôtre Paul donne une révélation puissante à ce sujet, lorsqu'il fait référence à la 

création de l'homme et de la femme dans 1 Corinthiens 11.7-9 (DBY) : 

 
7 Car l’homme, étant l’image et la gloire de Dieu, ne doit pas se couvrir la tête ; mais la femme 
est la gloire de l’homme. 
8 Car l’homme ne procède pas de la femme, mais la femme de l’homme ; 
9 car aussi l’homme n’a pas été crée à cause de la femme, mais la femme à cause de l’homme. 

 

Paul se réfère aux chapitres 1 et 2 du livre de Genèse, quand Dieu a créé l'homme et la 

femme ; et il est étonnant qu'il ne dit pas que l'homme a été créé à l'image et à la 

ressemblance de Dieu, mais qu'il est l'image et la gloire de Dieu. Puis l'apôtre dit que 

la femme est la gloire de l'homme. C'est la scène du Paradis, avant le péché, quand 

l'homme et la femme étaient entourés de gloire. Paul utilise le verbe « est » au présent 

ὑπάρχω (huparchō) ; il ne dit pas que l'homme était ou a été la gloire de Dieu et que la 

femme était ou a été la gloire de l'homme.  

 

Par conséquent, l'apôtre ne se réfère pas seulement au début de la création de l'homme 

et de la femme, mais il se réfère aussi à l'avenir dans le Royaume Éternel ; car l'usage 

du présent « étant... la gloire de Dieu » et « est la gloire de l'homme » ne peuvent pas se 

référer au présent siècle mauvais du péché et de la mort, parce qu'aucune gloire 

n'existe en cela. 

 

La Bible enseigne explicitement qu'avant le péché, il y avait de la gloire et qu'il y a une 

gloire qui doit se manifester en nous ; lisons Romains 8.17-18 (OST) : 

 
17 Et si nous sommes enfants, nous sommes aussi héritiers ; héritiers de Dieu, et cohéritiers de 
Christ ; si toutefois nous souffrons avec lui, afin que nous soyons aussi glorifiés avec lui. 
18 Car j’estime qu’il n’y a point de proportion entre les souffrances du temps présent et la gloire 
à venir, qui sera manifestée en nous. 

 

Continuons d'analyser 1 Corinthiens 11. Les versets 8 et 9 semblent répéter la même 

information, lorsqu'ils disent que la femme procède de l'homme et affirment ensuite 

qu'elle a été créée à cause de lui. Pourtant, il n'y a pas de répétition. En revanche, le 

Seigneur rappelle que la femme a été créée pour être la partie unie à l'homme et pour 

cette raison elle a été faite de sa côte. C'est pourquoi l'apôtre Paul déclare dans 1 

Corinthiens 11.11-12 (DBY) : 

 
11 Toutefois ni la femme n’est sans l’homme, ni l’homme sans la femme, dans le Seigneur ; 
12 car comme la femme procède de l’homme, ainsi aussi l’homme est par la femme ; mais toutes 
choses procèdent de Dieu. 

 

https://www.levangile.com/comparateur-bible-46-11-7
https://www.levangile.com/comparateur-bible-46-11-8
https://www.levangile.com/comparateur-bible-46-11-9
https://www.levangile.com/comparateur-bible-45-8-17
https://www.levangile.com/comparateur-bible-45-8-18
https://www.levangile.com/comparateur-bible-46-11-11
https://www.levangile.com/comparateur-bible-46-11-12


La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  214 
 

Le verset 11 de 1 Corinthiens 11 est puissant, car il affirme qu'il est impossible pour un 

homme d'être ou d'exister sans une femme, et pour une femme d'être ou d'exister sans 

un homme. Cela confirme la dépendance mutuelle en ce sens qu'ils sont un tel qu'ils 

étaient prévus par Dieu avant d'être créés et après leur création.  

 

Maintenant, le verset 12 de 1 Corinthiens 11 est puissant face à cet enseignement ; dans 

la version Louis Segond, le mot « procède » est ajouté, mais en grec ce verbe n'apparaît 

pas ; la traduction littérale du grec est : « Car, comme la femme (est) de l'homme, ainsi 

l’homme (est) aussi par la femme, mais toutes choses de Dieu. »  

 

La fin du verset 11 « ... dans le Seigneur » se rapporte à la fin du verset 12 « de Dieu » 

pour indiquer de nouveau le commencement, lorsque le Seigneur a créé l'homme et la 

femme avec un dessein éternel lié à une descendance multipliée sainte, immortelle et 

éternelle qui l'adorera pour toujours ; c'est le résultat du grand mystère en relation avec 

l'autre grand mystère qui est l'œuvre rédemptrice de la Semence, le Christ. 

 

La dernière chose que Dieu a créée était la femme et, après, la dernière chose qu'Il a 

faite a été le mariage d'Adam et la femme qu'Il lui a donnée comme une aide 

complémentaire ou une aide semblable ; par conséquent, quand Dieu dit qu'Il a vu que 

tout ce qu'Il avait fait était très bon, Il fait référence aux événements ultimes : la création 

de la femme à partir de la côte d'Adam, la bénédiction du mariage et les promesses de 

l'Alliance Édénique. 

 

Nous savons que cette affirmation « très bonne » se réfère à la création de la femme et 

à son union avec l'homme dans une seule chair dans le mariage, parce que Dieu a 

déclaré plus tôt qu'il n'était pas bon pour l'homme d'être seul, c'est-à-dire d'être une 

partie et de ne pas avoir son complément.   

 

Dire que dans le Royaume Éternel, Dieu changera ses desseins et ses plans concernant 

le mariage (car beaucoup prétendent qu'il n'y aura plus de mariages), c'est affirmer que 

ce que Dieu a décrété et déclaré, avant le péché en Éden, qui n'était pas bon pour un 

homme saint, éternel, immortel, sans péché, deviendra alors une bonne chose pour 

toute l'éternité. 

 

Cependant, nous savons que Dieu est immuable, fidèle et véritable et qu'il ne change 

pas parce que sa Parole est éternelle. Si Dieu a déclaré dès le commencement qu'il 

n'était pas bon pour l'homme d'être seul, c'est-à-dire qu'il n'y avait pas de femme avec 

laquelle il était une seule chair, cela ne peut pas être changé puisque c'est la Parole de 

Dieu. L'essentiel est qu'il ne sera jamais bon pour un homme d'être une partie, de ne 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    215 

 

pas être uni à une femme dans une seule chair dans le mariage, afin de donner une 

descendance pour Dieu. 

 

Le reste de l'Esprit dont le prophète Malachie 2.15 (DBY) parle se réfère au Saint-Esprit 

de Dieu qui est l'Esprit de vie, qui continuera d'opérer avec une grande puissance dans 

la descendance sainte et éternelle qui se multipliera pour toujours et à jamais, dans le 

grand mystère, autrement dit l'union dans une seule chair entre l'homme et la femme 

comme époux et épouse dans le mariage. Le Royaume Éternel sera un empire de vie, 

d'abondance et d'explosion de vie manifesté dans la fécondité et la multiplication de la 

progéniture qui peuplera la Nouvelle Terre et les Nouveaux Cieux. Cela n'est possible 

qu'à cause du grand mystère que Dieu a fait de deux un seul, et à cause du grand 

mystère de la piété, l'œuvre rédemptrice du Christ. 

 

 

10.4.4.2 Le grand mystère de la piété : l'incarnation, la mort et la 

résurrection du Christ. 

 

Nous avons vu que le fondement de l'unité indissoluble entre l'homme et la femme dans 

le mariage était établi sur leur union parfaite avec le Seigneur, dans la mesure où 

l'alliance matrimoniale a été faite dans le cadre de l'Alliance Édénique que Dieu a faite 

avec l'homme, et dans laquelle il a impliqué la femme dans la seconde partie de celle-

ci. C'est là que se trouve la relation entre le premier grand mystère et le seconde et 

dernière grand mystère, qui est celui de la Piété ; regardons 1 Timothée 3.16 (DBY) : « 

Et, sans contredit, le mystère de la piété est grand –Dieu a été manifesté en chair, a été 

justifié en Esprit, a été vu des anges, a été prêché parmi les nations, a été cru au monde, 

a été élevé dans la gloire… » 

 

Le mystère de la piété est défini par l'apôtre Paul comme l'incarnation du Christ, « Dieu 

a été manifesté dans la chair », son sacrifice pour le péché et son ascension au ciel, 

ressuscité et glorifié. Or, l'apôtre Paul inclut dans ce grand mystère la prédication aux 

Gentils ; et c'est parce que l'une des manifestations de la grande miséricorde de Dieu a 

été qu'il a donné aux Gentils la participation dans toutes les alliances et dans toutes les 

promesses d'Israël ; les Gentils étaient les seuls qui n'étaient pas un peuple et qui 

n'avaient aucune part aux promesses éternelles (1 Pierre 2.10 ; Éphésiens 2.11-12). 

 

La Bible dit que par le Christ toutes choses ont été faites (Colossiens 1.16) et qu'Il a fait 

l'homme à son image et selon sa ressemblance ; mais quand l'homme a péché, il a pris 

part au sang et à la chair et a accueilli la mort. C'est pourquoi le Christ a dû devenir 

semblable à l'homme, participant de chair et de sang en s'incarnant dans un corps de 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  216 
 

faiblesse et d'humiliation, mais sans péché (Philippiens 2.7-8 ; Hébreux 2.14 ; 4.15) ; Un 

corps qui serait sujet à la mort à cause du péché de l'humanité, mais le Christ la 

libérerait ainsi de la peur de la mort (Hébreux 2.15), de la mort elle-même, de l'enfer et 

de la perte de toutes les promesses éternelles. Le Christ est venu pour restaurer ce dont 

l'homme était privé et dépourvu à cause de son péché. Lisons ce que le Seigneur nous 

dit dans sa Parole : 

 

 

 

 

 

 
 
 
 

Figure 19  

La ressemblance de l'homme avec le Christ incarné. 

 
 
La Bible enseigne que ceux qui se sont endormis en Christ ressusciteront dans un corps 

glorifié ; lisons Romains 6.5 : « Car si nous avons été identifiés avec lui dans la 

ressemblance de sa mort, nous le serons donc aussi dans la ressemblance de sa 

résurrection. » (DBY) et Philippiens 3.21 dit : « ... qui transformera le corps de notre 

humiliation, en le rendant semblable au corps de sa gloire, par le pouvoir qu'il a de 

s'assujettir toutes choses. » 

 

L'œuvre rédemptrice du Christ est puissante, elle est merveilleuse ; c'est le grand 

mystère de la pitié de Dieu, de la miséricorde. Nous venons de voir l'importance de 

Je t'ai créé à mon image et selon ma ressemblance, et parce que tu as péché, j'ai dû 
devenir semblable à toi, afin d'avoir pitié, de détruire par ma mort le diable qui avait 
l'empire de la mort, pour te libérer de l'esclavage, de la servitude et de la mort elle-
même. Je t'ai secouru, parce que je suis le Grand-Prêtre, fidèle qui a dû expier tes 
péchés pour te faire héritier et cohéritier avec moi (cf. Romains 8.20-23 ; Hébreux 
2.14-18 ; 3.1 ; 4.14 ; 5.10 ; 6.20 ; 7.26 ; 8.1 ; 9.11). 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    217 

 

ce mot « ressemblance » qui opérait dès le commencement, lorsque Dieu a créé l'homme 

à son image et selon sa ressemblance, homme et femme, il les a créés ; ici, l'importance 

de ce mot « ressemblance » est appréciée. Lisons maintenant Romains 8.3 : « car ce qui 

était impossible à la loi, en ce qu’elle était faible par la chair, Dieu, ayant envoyé son 

propre Fils en ressemblance de chair de péché, et pour le péché, a condamné le péché 

dans la chair. » (DBY) ; et Hébreux 4.15 : « 15 Car nous n’avons pas un souverain 

Sacrificateur qui ne puisse compatir à nos infirmités, au contraire, il a été éprouvé en 

toutes choses, comme nous, mais sans péché. » (OST). 

 

 

Figure 20  

Les bienfaits de l'œuvre rédemptrice du Christ pour l'homme. 

 
 

Paul dit dans Romains 8.3 que le Christ a été envoyé en ressemblance de chair de péché, 

ce qui signifie qu'Il est venu dans un corps de chair et de sang, un corps de faiblesse et 

d'humiliation ; mais Il a été engendré saint, il est né et a vécu saint ; il n'a jamais péché. 

C'est pourquoi il est écrit « ressemblance ». L'auteur de l'épître aux Hébreux dit que le 

Christ a été tenté comme tous les êtres humains, c'est pourquoi le mot « ressemblance 

» est utilisé ; mais le Seigneur n'a jamais péché, n'a jamais accueilli la tentation, encore 

moins l'a mise à exécution (Hébreux 4.15). 

 

https://www.levangile.com/comparateur-bible-58-4-15


La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  218 
 

L'être humain n'a pas été créé à l'image et à la ressemblance des anges. Le Christ n'a 

pas été engendré à la ressemblance d'un ange ; les croyants se lèveront et seront 

glorifiés à l'image, non pas d'un ange, mais à l'image de Christ, à l'image du corps de sa 

gloire. Par conséquent, les enfants de Dieu ne deviendront jamais des anges, et ils ne 

seront pas identiques à eux. La résurrection exclut cette possibilité. Par conséquent, 

l'homme retrouvera l'image et la ressemblance de Dieu, l'homme et la femme 

ressembleront au Seigneur et seront unis en une seule chair dans le mariage, dans ce 

grand mystère, grâce au grand mystère de la piété, pour donner à Dieu une descendance 

sainte, adoratrice multipliée pour l'éternité. 

 

Le grand mystère de la piété est celui que le Père a utilisé pour rendre à sa gloire 

l'humanité perdue qui en était dépourvue ; c'est pourquoi Il a offert ses promesses 

éternelles à tous, Juifs et Gentils ; de ceux-ci, Dieu a sorti l'Église pour prêcher son 

Évangile de l'éternité qui parle de cette gloire et ces promesses éternelles ; et parmi ces 

promesses, il y a celle de la descendance sainte et éternelle à qui Il donnera la Nouvelle 

Terre en héritage et les Nouveaux Cieux que le Seigneur fera pour habiter avec nous 

pour toujours. 

 

Voici comment sont relatés les deux grands mystères, celui de l'une seule chair du 

mariage pour une descendance sainte et éternelle, et le grand mystère de la piété par 

lequel Dieu sanctifie quiconque accepte le Christ, ressuscite son âme et son esprit, et lui 

donne la promesse de la résurrection et de la glorification du corps avec lequel il pourra 

habiter dans les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre. 

 

Le grand mystère de la piété ne purifie pas seulement le corps, l'âme et l'esprit des 

péchés (Hébreux 1.3), mais ce mystère purifie également les figures des choses célestes 

(Hébreux 9.23) ; cela se réfère à la nouvelle création. Le grand mystère de la piété est 

celui qui permet la réconciliation des choses qui sont dans les cieux et de celles qui sont 

sur la terre (Colossiens 1.20), et cela se rapporte à la nouvelle création, car la Nouvelle 

Jérusalem, qui est au Troisième Ciel, descendra sur la Nouvelle Terre. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    219 

 

Figure 21  

Les deux grands mystères. 

 
 
 

10.4.5  Comment le Seigneur fera les nouveaux Cieux et la nouvelle Terre 

 

Dans les Écritures, le Seigneur nous a laissé des passages qui nous disent comment il 

fera la nouvelle création. Nous avons déjà vu qu'elle ressemblera à la première parce 

qu'il y a des lois inviolables que Dieu a établies par son propre pouvoir. Nous allons 

analyser ces passages. Lisons Job 38.31-33 (BDS) : 

 
31 Peux-tu nouer [heb. haṯqaššêr, קַשֵר תְּ  [הֶַַֽֽ֭
les cordes des Pléiades 
ou desserrer |les cordages d’Orion ? 
32 Fais-tu paraître [hă·ṯō·ṣî יא    [הֲתֹצִִ֣
|les constellations en leur temps ? 
Conduis-tu [tanhêm  ם׃ ֵֽ חֵּ   [תַנְּ
la Grande Ourse et ses étoiles secondaires ? 
33 Sais-tu par quelles lois le ciel est gouverné ? 
Est-ce toi qui imposes [tāśîm ים   [תָשִִׂ֖
son pouvoir sur la terre ? 
 
Ce passage fait partie de la confrontation de Dieu avec Job. La version Louis Segond 

traduit les verbes suivants au présent : « Peux-tu nouer, détaches-tu Fais-tu paraître, 

fais-tu, conduis-tu, règles-tu ». En hébreu, ces cinq verbes sont en temps imparfait qui 

https://biblehub.com/hebrew/hatkashsher_7194.htm
https://biblehub.com/hebrew/hatotzi_3318.htm
https://biblehub.com/hebrew/tasim_7760.htm


La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  220 
 

peut se traduire au présent (signifiant une action non conclue) et au futur ; c'est 

pourquoi, dans la version de la Bible espagnole, ces cinq verbes sont traduits au futur. 

Sur la base de cette clarification, vous conviendrez que ce passage de Job parle de la 

nouvelle création, dont nous serons témoins comme l’ont été les anges, ainsi qu’il est 

dit dans Job 38.7, car les étoiles du matin s’y réfèrent, comme nous le démontrons dans 

ce chapitre. Maintenant, quand le Seigneur dit « … Et tous les enfants de Dieu se sont 

réjouis », nous croyons qu'Il fait référence à tous les sauvés qui seront témoins de la 

nouvelle création de Dieu après le Royaume Millénaire, le jugement sur Satan et les 

démons, et sur les perdus qui iront au grand trône blanc. Nous verrons quand le 

Seigneur fondera de nouveau la Terre, fixera ses mesures, mettra ses bases et posera sa 

pierre angulaire (Job 38.4-6). 

 

Le verset 33 de Job 38 parle du pouvoir des lois (ה  chûqqâh) des Cieux sur Terre ; ce חֻקָׁ

mot est « lois » et vient de l'hébreu חֹק (chôq) qui signifie « commandement, décret, loi 

». Cela nous rappelle quand Jésus dit, dans le modèle de la prière de Mathieu 9-13, « Que 

ton règne vienne » (Mathieu 6.10), ce qui signifie que le Royaume des Cieux vienne sur 

la Terre, c'est-à-dire que les lois, les décrets et le mode de vie du Ciel soient sur la Terre. 

Le verset 33 de Job 38 fait également référence à la descente de la Nouvelle Jérusalem 

du Ciel sur la Nouvelle Terre ; Paul appelle l'union du Troisième Ciel avec la Nouvelle 

Terre « la réconciliation de tout ce qui est sur la Terre et tout qui est dans les cieux » 

(Colossiens 1.20), seulement possible par le grand mystère de la piété, c'est-à-dire 

l'œuvre rédemptrice du Christ. 

 

La présence des Cieux sur Terre entraîne l'infini dans celle-ci, dans la nouvelle création.  

 

Il y a plusieurs traductions d'Apocalypse 7.15 ; voyons : 

 

Tableau 34  

Comparaison d’Apocalypse 7.15 dans des versions bibliques 

Louis Segond (LSG). 

Nouvelle Edition de 

Genève (NEG1979), 

Darby (DBY-1985) 

Segond 21 (S21) Bible du Semeur 

(BDS) 

Ostervald (OST)-1811 

Celui qui est assis sur 

le trône dressera sa 

tente sur eux 

Celui qui est assis 

sur le trône les 

abritera sous sa 

tente. 

Et celui qui siège 

sur le trône les 

abritera sous sa 

tente. 

et celui qui est assis 

sur le trône, étendra 

sur eux son pavillon. 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    221 

 

Dans les versions LSG, NEG1979 et DBY-1985, il est dit que Dieu dressera sa tente sur 

ses fils, sur Terre ; les versions S21 et BDS utilisent le verbe « abritera » ; et la version 

OST utilise le verbe « étendra ». Cela signifie que Dieu habitera physiquement sur Terre 

avec ses enfants et tous ses descendants. Le verbe grec, traduit comme « dressera, 

abritera et étendra », est σκηνόω (skēnoō) dont l'origine est le mot grec σκῆνος 

(skēnos) qui signifie une hutte, une tente, une demeure, un tabernacle ; c'est pourquoi 

les versions françaises traduisent ce mot grec comme une expression « dressera sa 

tente », « abritera sous tente », « étendra... son pavillon ». Ce verbe grec σκηνόω 

(skēnoō) apparaît pour la première fois dans Jean 1.14: « Et la parole a été faite chair, 

et elle a habité [σκηνόω, skēnoō] parmi nous. ». L'utilisation du même verbe dans ce 

verset, indiquant la présence physique du Seigneur, prouve que dans Apocalypse 7.15 

on trouve le même message, aussi que dans Apocalypse 21.3 où il est dit que le trône de 

Dieu sera sur Terre comme Apocalypse 22.3 le dit. Ainsi, cette demeure de Dieu sur la 

Nouvelle Terre implique la loi de l'expansion ou de l'extension sur la Nouvelle Terre, 

qui opérera parce que les Cieux y seront. La demeure de Dieu sera sur Terre, elle ne 

peut donc pas être limitée, fermée, mais sera infinie et éternelle. Ce sera aussi le centre 

de l'Univers. 

 

Un autre passage dans lequel le Seigneur a révélé la nouvelle création est Apocalypse 

5.13 : « Et toutes les créatures qui sont dans le ciel, sur la terre, sous la terre, sur 

la mer, et tout ce qui s'y trouve, je les entendis qui disaient : À celui qui est assis sur 

le trône, et à l'agneau, soient la louange, l'honneur, la gloire, et la force, aux siècles des 

siècles !».  

 

Le verset 13 est au passé : « je les entendis qui disaient » ; mais rappelons-nous que Jean 

a été saisi par l'Esprit dans le jour du Seigneur et il a regardé vers l'avenir : l'Église à la 

fin des temps (celle qui est maintenant), l'Enlèvement (« monte ici ». Apocalypse 4.1), 

l'adoration du Seigneur par l'Église au Troisième Ciel (Apocalypse 4), la scène de 

l'ouverture des sceaux (Apocalypse 5), les trompettes, les coupes, le Royaume 

Millénaire et le Royaume Éternel. 

 

Ce que Jean a entendu dans Apocalypse 5.13, c'est l'adoration, la louange de la nouvelle 

création dans le Royaume Éternel. Cela confirme que l'alliance avec la création que le 

Seigneur a faite en Éden s'accomplira pleinement ; le Seigneur créera de nouveau les 

Cieux et la Terre, les plantes, les animaux, les oiseaux. Parce qu'il n'y aura pas de péché, 

pas de corruption, pas de mort, toute la création adorera Dieu ; les êtres humains 

adoreront le Seigneur en tout et avec tout : nous l'adorerons avec nos pensées, avec nos 

actions, avec nos activités, avec nos chants, parmi les nombreuses autres choses que 

nous ferons. 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  222 
 

 

Dans Apocalypse 5.13, Jean ne peut pas parler de la première création, parce qu'elle est 

sous la malédiction du péché, sous l'esclavage de la corruption, et pour cette raison il 

est impossible que tout ce qui est dans le ciel, sur Terre, sous la Terre et dans la mer, et 

tout ce qui s'y trouve, puissent adorer, louer et glorifier Dieu. 

 

Lisons maintenant un autre passage dans le Psaume 148, à la fin du psautier, où il est 

question de cette adoration à Dieu dans tout l'univers. Lisons les versets 1 à 6 : 

 
1 Louez l'Éternel ! Louez l'Éternel du haut des cieux ! Louez-le dans les lieux élevés ! 
2 Louez-le, vous tous ses anges ! Louez-le, vous toutes ses armées ! 
3 Louez-le, soleil et lune ! Louez-le, vous toutes, étoiles lumineuses ! 
4 Louez-le, cieux des cieux, Et vous, eaux qui êtes au-dessus des cieux ! 
5 Qu'ils louent le nom de l'Éternel ! Car il a commandé, et ils ont été créés. 
6 Il les a affermis pour toujours et à perpétuité ; Il a donné des lois, et il ne les violera point. 

 

L'invitation à louer le Seigneur est faite aux anges, à leurs armées, au Soleil, à la Lune et 

aux étoiles. Il est frappant de voir comment le psalmiste parle des « cieux des cieux » et 

l'expression surprenante est « vous, eaux qui êtes au-dessus des cieux ». Là où il est 

confirmé que le psaume parle de la nouvelle création, c'est lorsqu'il est dit que Dieu a 

commandé et les Cieux des Cieux ont été créés et Il les a affermis pour toujours, 

éternellement.  

 

Le Psaume 148 parle du Royaume Éternel et donne des détails sur ce qui sera ; lisons 

les versets 7 à 14 : 

 
7 Louez l'Éternel du bas de la terre, Monstres marins, et vous tous, abîmes, 
8 Feu et grêle, neige et brouillards, Vents impétueux, qui exécutez ses ordres, 
9 Montagnes et toutes les collines, Arbres fruitiers et tous les cèdres, 
10 Animaux et tout le bétail, Reptiles et oiseaux ailés, 
11 Rois de la terre et tous les peuples, Princes et tous les juges de la terre, 
12 Jeunes hommes et jeunes filles, Vieillards et enfants ! 
13 Qu'ils louent le nom de l'Éternel ! Car son nom seul est élevé ; Sa majesté est au-dessus de la 
terre et des cieux. 
14 Il a relevé la force de son peuple : Sujet de louange pour tous ses fidèles, Pour les enfants 
d'Israël, du peuple qui est près de lui. Louez l'Éternel ! 
 

Ce psaume est révélateur : la nouvelle création aura ce que nous avons trouvé dans la 

première création, mais suprêmement mieux, sans péché, sans mort. Il y aura des 

animaux marins, du feu, de la grêle, de la neige, de la vapeur, des montagnes, des 

collines, des arbres fruitiers, des bêtes, des animaux, des reptiles, des oiseaux. Dans le 

Royaume Éternel, il y aura aussi un gouvernement, comme nous l'avons vu au chapitre 

9 ; c'est pourquoi le Psaume 148 dit au verset 11 qu'il y aura des rois de la terre et des 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    223 

 

peuples ; Il y aura des princes, des juges, des jeunes gens, des jeunes filles, des vieillards 

(non pas en vieillissement physique, mais en siècles éternels), des enfants. Nos 

promesses sont grandes ! Quand, au verset 8b, il est dit « Vents impétueux, qui exécutez 

ses ordres, », nous croyons qu'il s'agit du Saint-Esprit, car le mot « vent » en hébreu est 

rûach et « impétueux » est sa'ar. Certes, l'Esprit Saint est celui qui exécute la Parole de 

Dieu ; c'est pourquoi, dans Genèse 1.2, il est dit que l'Esprit de Dieu se mouvait au-

dessus des eaux. Et alors que le mot « mû » (râchaph) se réfère à un mouvement doux, 

dans la Bible nous trouvons que le vent fort a été associé à l'Esprit Saint (Actes 2.2). 

 

Enfin, il est prouvé que dans le Psaume 148, il s'agit du Royaume Éternel, de la nouvelle 

création, car au verset 13 b il est dit que seul le nom du Seigneur sera exalté et que sa 

gloire est sur Terre et dans les Cieux. Nous savons que cela n'arrive pas maintenant, 

parce que, au contraire, le nom du Seigneur est haï sur Terre et la gloire du Seigneur 

n'est pas sur toute la création, à cause du péché et de la mort, qui pèse encore sur 

l'humanité. 

 

Cette première création attend la liberté glorieuse des enfants de Dieu qui sommes-

nous, la sainte Église, sans tache et sans ride ; bientôt nous irons à la Nouvelle Jérusalem 

pour avoir une joie perpétuelle et éternelle. 

 

10.4.6 La nouvelle création : La richesse de la gloire de Dieu et l'infinie grandeur de 

sa puissance 

 

La nouvelle création sera la manifestation des richesses de la gloire de Dieu. Lisons 

Éphésiens 3.14 - 21 : 

 
14 A cause de cela, je fléchis les genoux devant le Père, 
15 duquel tire son nom toute famille dans les cieux et sur la terre, 
16 afin qu'il vous donne, selon la richesse de sa gloire, d'être puissamment fortifiés par son 
Esprit dans l'homme intérieur, 
17 en sorte que Christ habite dans vos cœurs par la foi ; afin qu'étant enracinés et fondés dans 
l'amour, 
18 vous puissiez comprendre avec tous les saints quelle est la largeur, la longueur, la profondeur 
et la hauteur, 
19 et connaître l'amour de Christ, qui surpasse toute connaissance, en sorte que vous soyez 
remplis jusqu'à toute la plénitude de Dieu. 
20 Or, à celui qui peut faire, par la puissance qui agit en nous, infiniment au delà de tout ce que 
nous demandons ou pensons, 
21 à lui soit la gloire dans l'Église et en Jésus Christ, dans toutes les générations, aux siècles des 
siècles ! Amen ! 
 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  224 
 

Au verset 20, il est dit que le Seigneur est puissant (δυναμενω, dunamen). L'Église a 

minimisé la puissance de Dieu, l'a limitée aux choses visibles et corruptibles. L'Église a 

cru que son pouvoir est une guérison ou ce que les apostats appellent un miracle 

financier (payer une facture). Tout ce que l'Église dit, en se référant à la puissance de 

Dieu, c'est qu'Il a tout créé, qu'Il a créé l'Univers ; cependant, même en cela, elle ne 

s'émerveille pas, parce que son esprit et son cœur sont fixés sur cette Terre (c'est la 

tromperie du diable). Romains 1.20 dit : « 20 En effet, les perfections invisibles de Dieu, 

sa puissance éternelle et sa divinité, se voient comme à l'œil, depuis la création du 

monde, quand on les considère dans ses ouvrages. Ils sont donc inexcusables. » 

 

Le Dieu de gloire est le Tout-Puissant, le Très-Haut, son nom est le Saint, donc il est 

nécessaire de le faire sortir des limites du corruptible où beaucoup d'églises l'ont placé 

; il faut le faire sortir des limites du temps et de l'espace dans lesquels elles l'ont placé. 

Puisque Dieu le Père nous a donné son Saint-Esprit pour que nous soyons remplis de 

toute la plénitude de Dieu, afin de comprendre ce qu'Il a écrit, afin que nous 

comprenions l'éternité. Ésaïe 57.15 dit : « Car ainsi parle le Très Haut, Dont la 

demeure est éternelle et dont le nom est saint : J'habite dans les lieux élevés et dans 

la sainteté ; Mais je suis avec l'homme contrit et humilié, Afin de ranimer les esprits 

humiliés, Afin de ranimer les cœurs contrits. »  

 

L'apôtre Paul dit que le Seigneur peut faire les choses infiniment au-delà de tout ce que 

nous demandons ou pensons, selon la puissance (Éphésiens 3.20). Trois termes 

intensifs sont utilisés dans ce verset : « infiniment (περισσός, perissos), au-delà (ὑπέρ, 

huper), de tout (ὑπέρ, huper)”. Et certainement, la nouvelle création brise l'horizon des 

attentes que nous avons maintenant dans ce corps.  

 

Au verset 18 d'Éphésiens 3, l'apôtre parle de quatre dimensions : la largeur, la longeur, 

la profondeur, la hauteur. Cependant, jusqu'à présent, la physique n'en reconnaît que 

trois (car elle affirme que la profondeur et la hauteur sont la même dimension). La 

dimension de la profondeur dans la perspective éternelle est celle que nous ne 

connaissons pas dans cette vie qui passe. Certes, les références de ces dimensions sont 

à l'Univers et nous les connaîtrons, lorsque nous serons glorifiés et que nous irons à la 

Nouvelle Jérusalem, nous les enseignerons pendant le Royaume Millénaire et dans le 

Royaume Éternel. 

 

Nous connaîtrons la multiple sagesse de Dieu dont parle Éphésiens 3.10 : « ... 10 afin que 

les dominations et les autorités dans les lieux célestes connaissent aujourd'hui par 

l'Église la sagesse infiniment variée de Dieu... » 

 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    225 

 

Les quatre dimensions se réfèrent à la Nouvelle Jérusalem dont les mesures ne sont pas 

humaines de ce siècle mauvais, mais de l'homme glorifié ; c'est pourquoi Jean dit dans 

Apocalypse 21.17 : « Il mesura la muraille, et trouva cent quarante-quatre coudées, 

mesure d'homme, qui était celle de l'ange. ». La comparaison entre l'homme et l'ange se 

réfère à l'éternité que nous aurons lorsque nous serons glorifiés ; c'est la même relation 

que le Seigneur a établie dans Luc 20.6, quand Il a dit que nous ressemblerons aux anges 

en ce sens que nous ne mourrons plus et que nous serons des enfants directs de Dieu. 

 

Concernant les dimensions, Humphreys (2010, p. 15) déclare : 

 

           Now hang onto your hats, because it’s really impossible for anyone to actually 

imagine a fourth dimension, but the equations of GR seem to require that space 

have an extra dimension. (One more than length, breadth, and width—and I’m 

not referring to time as the extra dimension.12 

 

Éphésiens 3.19 parle aussi de connaître l'amour de Christ qui surpasse toute 

connaissance, afin de pouvoir être remplis de toute la plénitude de Dieu. Cela implique 

pour nous un nouveau corps, glorieux, saint et éternel. Maintenant, nous ne pouvons 

pas être remplis de toute la plénitude de Dieu, à cause du péché et de la mort.  

 

Cette expression « plénitude de Dieu » est choquante si l'on considère que Dieu est 

infini, éternel. Au verset 20, Paul fait référence à la nouvelle création lorsqu'il dit que 

Dieu peut tout faire. L’apôtre ajoute que Dieu peut infiniment le faire au-delà de tout ce 

que nous demandons ou pensons. Il s'agit d'une référence à la création des Nouveaux 

Cieux et de la Nouvelle Terre. Tout cela conduit Paul à adorer le Seigneur lorsqu'il dit : 

« ... à lui soit la gloire dans l'Église et en Jésus-Christ, dans toutes les générations, aux 

siècles des siècles ! » Amen ! (Éphésiens 3.21). 

 

Enfin, on pourrait penser que la dimension de la profondeur est liée à l'éternel, à la 

plénitude de Dieu et à l'amour, puisqu'elle dépasse toute connaissance. 

 

10.4.6.1 Comment les richesses de la gloire de Dieu et l'extrême grandeur 

de sa puissance se manifesteront-elles ? 

 

 
12 Maintenant, accrochez-vous à vos chapeaux, car il est vraiment impossible pour quiconque d'imaginer 
une quatrième dimension, mais les équations de la RG semblent exiger que l'espace ait une dimension 
supplémentaire. (Un de plus que la longueur, la largeur et la largeur – et je ne fais pas référence au temps 
comme à la dimension supplémentaire). 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  226 
 

Les richesses de la gloire de Dieu et l'extrême grandeur de sa puissance, nous les 

verrons pour l'éternité. Nous allons donner quelques caractéristiques de ce que nous 

ferons quand nous serons déjà glorifiés. 

 

Comme nous aurons des maisons, des terres, une famille, un gouvernement, dans la 

Nouvelle Terre, il y aura de l'activité pour toujours ; voyons : 

 

• Les dons, les talents, les métiers, les activités. 

 

Souvenons-nous que l'Univers entier sera rempli de la sagesse de Dieu et du Saint-

Esprit ; le Père donne des dons pour accomplir tous les métiers et toutes les activités ; 

le Saint-Esprit donne la puissance et le Seigneur Jésus-Christ donne les ministères et les 

métiers. Dans 1 Corinthiens 12.4-7, il est dit : 

 
4 Il y a diversité de dons, mais le même Esprit ; 
5 diversité de ministères, mais le même Seigneur ; 
6 diversité d'opérations, mais le même Dieu qui opère tout en tous. 
7 Or, à chacun la manifestation de l'Esprit est donnée pour l'utilité commune. 

 

Ce passage s'applique à ce temps concernant ce que Dieu a donné à l'Église ; mais le 

Seigneur est le même pour toujours, et nous pouvons appliquer ce passage de 1 

Corinthiens 12.4-7 au Royaume Éternel. Le mot grec pour « dons » est χάρισμα 

(charisme) et signifie « facultés ». Le terme grec pour « ministères » est διακονία 

(diaconie) et se traduit par « occupation ou service » ; et le mot pour « opérations » est 

νέργημα (energēma) qui signifie « travail ». Dieu cessera-t-il de donner des facultés, des 

métiers, des services et des travaux sur la Nouvelle Terre, dans le Royaume Éternel ? 

Bien sûr que non. 

 

Les facultés, les capacités, les talents, les fonctions, les activités seront données par le 

Roi et se manifesteront pleinement. Nous savons que le péché a atrophié tout l'être de 

l'homme, l'esprit, l'âme et le corps, et donc aussi les facultés. Certes, toutes les activités 

et toutes les œuvres de l'homme ont été contaminées par le péché ; même ainsi, il 

devient évident que les facultés ont été données par le Seigneur, par conséquent, la 

façon dont elles seront manifestées dans le Royaume Éternel sera quelque chose 

d'exalté qui reflétera l'extrême grandeur de la puissance et de la gloire de Dieu. 

 

Un exemple que nous pouvons citer est celui où le Seigneur a donné aux hommes la 

sagesse de fabriquer les ustensiles du temple ; par exemple, Bezhalel et Oholiab appelés 

à tout faire dans le tabernacle de la réunion ; lisons Exode 31.1 - 6 : 

 
1 L'Éternel parla à Moïse, et dit : 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    227 

 

2 Sache que j'ai choisi Betsaleel, fils d'Uri, fils de Hur, de la tribu de Juda. 
3 Je l'ai rempli de l'Esprit de Dieu, de sagesse, d'intelligence, et de savoir pour toutes 
sortes d'ouvrages, 
4 je l'ai rendu capable de faire des inventions, de travailler l'or, l'argent et l'airain, 
5 de graver les pierres à enchâsser, de travailler le bois, et d'exécuter toutes sortes 
d'ouvrages. 
6 Et voici, je lui ai donné pour aide Oholiab, fils d'Ahisamac, de la tribu de Dan. J'ai mis 

de l'intelligence dans l'esprit de tous ceux qui sont habiles, pour qu'ils fassent tout ce 

que je t'ai ordonné : 

 

La Nouvelle Terre et les Nouveaux Cieux seront remplis de l'Esprit de Dieu. Nous tous 

glorifiés, serons aussi remplis de sa sagesse, de son intelligence, de sa science et de tout 

son art d'inventer des dessins et de travailler ; mais c'est la science et l'art de Dieu, et 

non ceux qui se sont développés au siècle mauvais, pendant ces six mille ans que 

l'humanité a été sur Terre. 

 

Sur la Nouvelle Terre, il y aura des sciences et de l'art célestes, divins, rien de charnel 

ou de mondain. Des garçons et des filles naîtront, grandiront et devront apprendre et 

être enseignés avec la sagesse, l'intelligence et la science de Dieu. Par conséquent, il y 

aura des livres de science et d'art que nous écrirons, de la poésie, de la musique, des 

instruments, des partitions sans fin avec des notes de musique, des hymnes, des 

psaumes, des chants infinis pour adorer Dieu ; nous peindrons, nous ferons de beaux 

tableaux. Les livres de science expliqueront comment Dieu a fait la création, comme est 

le corps glorifié, l'espace, le temps. Nous pourrons visiter l'Univers entier pour montrer 

aux étudiants ce qui s'enseignera.  Nous enseignerons les mathématiques, la physique 

avec laquelle Dieu a créé le Nouvel Univers, comment Il a formé les galaxies, les étoiles, 

le Soleil, la Lune, les planètes, les autres corps célestes et la Terre, nous enseignerons 

comment fonctionne la loi de l'expansion, la Loi de l'Esprit de Vie et les autres lois 

physiques que nous ne connaissons pas maintenant et qui n'ont rien à voir avec les 

théories imprécises et spéculatives que l'humanité déchue a proposées. 

 

Nous enseignerons aux enfants, aux jeunes et aux autres citoyens du Royaume Éternel 

les langues angéliques et humaines, et comment leur structure, leur forme et leur 

contenu sont remplis de louange et d'adoration dans les mots, les phrases et les ondes 

sonores enveloppés de la voix glorieuse du Saint-Esprit ; nous enseignerons aussi la 

botanique et la zoologie divines.  Nous jouirons de l'harmonie avec les animaux, nous 

aurons des animaux de compagnie. Avez-vous déjà pensé à avoir un lion, un tigre blanc 

ou une girafe comme animal de compagnie ? Les Écritures nous confirment que ce sera 

le cas, car Ésaïe 11.6-8 le décrit. Beaucoup de personnes se demandent : les animaux de 

compagnie vont-ils au paradis ? La réponse est non, mais il y aura des animaux de 

compagnie dans les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre. Nous aurons des jardins avec 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  228 
 

des arbres, des arbustes et des fleurs d'une beauté extraordinaire qui ne se faneront 

jamais ; et il y aura des saisons à cause de l'alliance avec la création (Genèse 1.14), lisons 

Genèse 8.22 : 

 
22 Tant que la terre subsistera, les semailles et la moisson, le froid et la chaleur, l'été et l'hiver, 
le jour et la nuit ne cesseront point. 

 

Quand il est dit « Tant que la terre subsistera », cela signifie que dans le Royaume 

Éternel, il y aura des saisons, parce que la Nouvelle Terre demeurera éternellement 

(Ésaïe 66.22, 1 Chroniques 16.30). Cependant, ces saisons ne seront pas exactement 

comme celles d'aujourd'hui, polluées par le péché, par les ravages du Déluge et la 

détérioration de la Terre. Ce qui est certain, c'est qu'il y aura de la pluie, de la neige, du 

vent dont nous jouirons avec nos corps glorifiés, parce qu'ils seront pour la joie et ne 

causeront pas de mal. Nous nous réjouirons parce que nous aurons la plénitude des 

sens, mais sans péché, sans douleur, sans souffrance ou sans pleurs. Nous goûterons au 

sucré, au salé et à l'exquis, et du fruit de l'Esprit au maximum. Nos corps glorifiés ne 

seront pas insensibles, mais toutes nos sensations seront pures et nous en ferons 

l'expérience au maximum, car nous serons remplis de la plénitude de Dieu. 

 

Le principe de la vie, la biologie divine de la glorification, seront enseignés. Dans le 

Royaume Éternel, il y aura aussi de la place pour enseigner la préparation des repas, 

car lorsque le Christ a dîné avec ses disciples avant sa mort, Il a lui-même dit qu'il boirait 

le vin nouveau dans le royaume du Père (Mathieu 26.29). Nous aurons le banquet des 

noces de l’Agneau ; en plus, la Bible enseigne que la manne ou le blé des Cieux a 

descendu, le pain des puissants (Psaume 78.25). Lorsque la Parole dit que le Royaume 

de Dieu n'est pas le manger et le boire, elle fait référence au fait qu'il n'est pas comme 

la Terre post-déluge, ni comme le siècle mauvais dans lequel l'homme a besoin de la 

nourriture et de la boisson pour survivre (Romains 14.17). 

 

Ce sera une éducation glorieuse, de joie dans la connaissance de Dieu et de sa Parole 

éternelle, dans laquelle nous ne cesserons jamais de nous émerveiller, car maintenant 

nous ne connaissons que les bords de ses voies, nous n'avons entendu qu'un murmure 

léger ; par conséquent, dans le Royaume Éternel, nous nous réjouirons de connaître les 

mystères cachés de sa Parole infinie :  « 14 Ce sont là les bords de ses voies, C'est le bruit 

léger qui nous en parvient ; Mais qui entendra le tonnerre de sa puissance ? (Job 26.14). 

 

Durant le Royaume Millénaire, avant l'avènement du Royaume Éternel, nous, les 

glorifiés, enseignerons aussi ce que nous avons décrit ci-dessus ; mais nous 

enseignerons comment Dieu a fait la première création. Nous annoncerons aussi qu'il 

la fera nouvelle, nous enseignerons la biologie de la résurrection et de la glorification. 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    229 

 

 

• Les maisons : Les habitations dans la nouvelle création. 

 

Dans la Nouvelle Terre, il y aura des personnes qui auront la sagesse de Dieu pour 

construire des maisons, des rues, des bâtiments pour les écoles, les sièges des 

gouvernements locaux, des régions et des nations ; souvenons-nous que la Terre sera 

remplie de villes. 

 

Or, les maisons et les bâtiments seront faits d'or et de pierres précieuses. Nous pouvons 

en déduire cela pour trois raisons ; voyons : 

 

(a) En Éden, la Bible parle de la terre de Havila où il y avait de l'or, du bedellium et de 

l'onyx (Genèse 2.11-12) : 

 
11 Le nom du premier est Pischon ; c'est celui qui entoure tout le pays de Havila, où se trouve 
l'or. 
12 L'or de ce pays est pur ; on y trouve aussi le bdellium et la pierre d'onyx. 

 

(b) La Nouvelle Jérusalem est une ville d'or et de pierres précieuses. 

 

La Bible enseigne que Dieu a révélé des bâtiments modelés sur ce qui était dans les 

Cieux. Par exemple, Moïse a reçu la révélation de tout autour du Tabernacle dont les 

ustensiles et l'arche du témoignage étaient en or ou recouverts d'or (par exemple, le 

chandelier, la table des pains de proposition) ; lisons Exode 25.40 : « 40 Regarde, et fais 

d'après le modèle qui t'est montré sur la montagne. » Et Hébreux 8.5 dit : « 

... (lesquels célèbrent un culte, image et ombre des choses célestes, selon que Moïse 

en fut divinement averti lorsqu'il allait construire le tabernacle : Aie soin, lui fut-il dit, 

de faire tout d'après le modèle qui t'a été montré sur la montagne). »  

 

De même, le Seigneur a donné à David le modèle pour la construction du temple, selon 

le modèle céleste, dans tous ses détails ; mais ce serait son fils qui l'édifierait. David a 

raconté le plan des parvis de la maison du Seigneur, de toutes les chambres 

environnantes, des trésors de la maison de Dieu, et des trésors des choses sanctifiées, 

de l'or et de l'argent des ustensiles de chaque service, des chandeliers, des tables, des 

lampes, de l'autel de l'encens, de l'arche de l'alliance (1 Chroniques 28.11-18) ; après 

cela, David a dit : « 20 David dit à Salomon, son fils : Fortifie-toi, prends courage et agis ; 

ne crains point, et ne t'effraie point. Car l'Éternel Dieu, mon Dieu, sera avec toi ; il ne 

te délaissera point, il ne t'abandonnera point, jusqu'à ce que tout l'ouvrage pour 

le service de la maison de l'Éternel soit achevé. » (1 Chroniques 28.19). 

 



La nouvelle création. Les Nouveaux Cieux et la Nouvelle Terre 
 

Bérée                                                                                  230 
 

Dans la nouvelle création, les Cieux vont être unis à la Terre et la Nouvelle Jérusalem va 

y être ; et si sur la Terre postdiluvienne, pendant le siècle mauvais, le Seigneur a donné 

des modèles et des plans pour son tabernacle et son temple, combien plus tous les 

bâtiments ne seront-ils pas construits selon le modèle céleste dans la Nouvelle Terre et 

nouveaux Cieux ! Toutes les maisons seront d'or, de pierres précieuses, elles auront la 

beauté sublime et incomparable du Roi. 

 

(c) L'Univers actuel est rempli d'or et d'autres métaux. 

 

Il a été découvert qu'il y a de grandes quantités d'or et d'autres métaux dans l'Univers. 

La NASA déclare : 

 

This cloud produces a kilonova; that is an astronomical event that occurs when 

two neutron stars or a neutron star and a black hole merge into each other. This 

cloud shows the visible and infrared light. Within this neutron-rich debris, 

large quantities of some of the universe's heaviest elements were forged, 

including hundreds of Earth masses of gold and platinum.13 

 

Dieu a promis qu'Il rétablira toutes choses comme au commencement ; par conséquent, 

l'Univers, les Cieux, contiendront tous les métaux précieux et les pierres précieuses que 

le Roi a planifiées et fabriquées, car la nouvelle création ressemblera à première, à cause 

de l'alliance que Dieu a faite avec elle. 

 

En plus de cela, être citoyen des Nouveaux Cieux et de la Nouvelle Terre, c'est-à-dire 

posséder la citoyenneté céleste (Philippiens 3.20), apportera de puissants avantages, 

qui constituent nos droits en tant que citoyens du Royaume de puissance et de gloire 

de Dieu ; voyons : 

 

(a) Le droit d'entrer par les portes de la ville céleste (Apocalypse 22.14). 

(b) Le droit de nous approcher du trône de Dieu (Apocalypse 4.2 - 3). 

(c) Le droit d'avoir une maison dans la Nouvelle Jérusalem (Jean 14.1 - 3 ; Exode 

15.17 ; Psaume 43.3 - 4 ; 45.13 ; 32.17 - 18 ; Hébreux 11.10). 

(d) Le droit au travail dans la Nouvelle Jérusalem (Éphésiens 2.18-20 ; Apocalypse 

4.4 - 5, 9 - 11 ; 5.8 - 10). 

 
13 https://www.nasa.gov/image-feature/neutron-stars-create-gold-and-platinum-in-their-wake « Ce 
nuage produit une kilonova, un événement astronomique qui se produit lorsque deux étoiles à neutrons, 
ou une étoile à neutrons et un trou noir, fusionnent. Ce nuage émet de la lumière visible et infrarouge. Au 
sein de ces débris riches en neutrons, de grandes quantités de certains des éléments les plus lourds de 
l’univers ont été forgées, y compris des centaines de masses terrestres d'or et de platine » (Traduction 
des auteurs). 



Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    231 

 

(e) Le droit d'avoir une descendance avec la citoyenneté de la Nouvelle Jérusalem 

(Galates 4.22 - 30 ; Ésaïe 54. 1 -3). 

 

Ce que nous venons de décrire est une infime partie de l'héritage qui nous attend dans 

la nouvelle création ; c'est pourquoi le Seigneur caractérise cet héritage comme suit : 

 

(a) Les richesses de la gloire de l'héritage dans les saints (Éphésiens 1.18). 

(b) L'héritage dans le royaume du Christ et de Dieu (Éphésiens 5.5). 

(c) L'héritage des saints dans la lumière (Colossiens 1.12). 

(d) La récompense de l'héritage (Colossiens 3.24). 

(e) La promesse de l'héritage éternel (Hébreux 9.15). 

(f) Un héritage meilleur et durable dans le ciel (Hébreux 10.34). 

(g) Un héritage incorruptible, sans tache, sans souillure, réservé dans le ciel pour nous 

(1 Pierre 1.4). 

 

Figure 22  

Nos demeures d'or et de pierres précieuses dans la Nouvelle Jérusalem.



Bibliographie 

Bérée                                                                                  232 
 

BIBLIOGRAPHIE 
 
¿Qué ocurriría si todos los volcanes de la Tierra entraran en erupción a la vez? [Que se 

passerait-il si tous les volcans de la Terre entraient en éruption en même temps 
?] (5 janvier 2015). ABC. https://www.abc.es/ciencia/20150105/abci-pasaria-
todos-volcanes-tierra-201501051150.html?ref=https:%2F%2Fwww.google.fr  

 
Darby. J. N. (n.d.). Los escritos de J. N. Darby (1800 - 1882) [Les écrits de J. N. Darby (1800 

- 1882)]. http://www.graciayverdad.net/id79.html  
 
Ferrer G., Rodríguez Y. (2011). Escatología Bíblica. Doctrina de los últimos tiempos 

[Eschatologie biblique. Doctrine de la Fin des Temps.]. Universidad del Atlántico. 
 
Gentry, P. J., Wellum, S. J. (2018). Kingdom through Covenant: A Biblical-Theological 

Understanding of the Covenants [Le Royaume par l'Alliance : une compréhension 
biblique et théologique des Alliances]. Crossway.  

 
Answer in Genesis. (1er octobre 2008) “World Underwater” [« Le monde sous l'eau. »]. 

https://answersingenesis.org/the-flood/global/world-underwater/   
 
Hsieh, N. (2015). “Abraham as “heir of the world”: Does Romans 4: 13 expand the Old 

Testament Abrahamic land promises?” [« Abraham en tant qu'« héritier du 
monde » : Romains 4:13 développe-t-il les promesses de terres abrahamiques 
de l'Ancien Testament ?] MSJ 26(1). 95–110.  

 
Humphreys, R. (2002). “Our galaxy is the center of the universe, ‘quantized’ redshifts 

show” [« Notre galaxie est le centre de l'univers, comme le montrent les 
décalages vers le rouge 'quantifiés' »]. Journal of Creation, 16(2), 95–104. 

 
Humphreys, R. (2010). Starlight & Time [Lumière des étoiles et du temps]. Master 

Books. https://www.amazon.com/-/es/Russell-Humphreys-
ebook/dp/B003BVJCQI  

 
Hunt, D. (2015). Whatever happened to Heaven [Quoi qu'il soit arrivé au Ciel].  The 

Berean Call.  
 
Marsh, C. M. (2019, 29 mars). Christ and the covenants: recipient, fulfillment, or 

mediator? [Le Christ et les alliances : récepteur, accomplissement ou médiateur 
? Conférence]. The Evangelical Theological Society Far-West Regional 
Conference, California Baptist University, USA. 
https://www.academia.edu/40190401/Christ_and_the_Covenants_Recipient_F
ulfillment_or_Mediator  

 
Meyers, R. (n.d.). E-Sword : Étude biblique gratuite pour PC. https://www.e-sword.net/  
 

https://www.abc.es/ciencia/20150105/abci-pasaria-todos-volcanes-tierra-201501051150.html?ref=https:%2F%2Fwww.google.fr
https://www.abc.es/ciencia/20150105/abci-pasaria-todos-volcanes-tierra-201501051150.html?ref=https:%2F%2Fwww.google.fr
http://www.graciayverdad.net/id79.html
https://answersingenesis.org/the-flood/global/world-underwater/
https://www.amazon.com/-/es/Russell-Humphreys-ebook/dp/B003BVJCQI
https://www.amazon.com/-/es/Russell-Humphreys-ebook/dp/B003BVJCQI
https://www.academia.edu/40190401/Christ_and_the_Covenants_Recipient_Fulfillment_or_Mediator
https://www.academia.edu/40190401/Christ_and_the_Covenants_Recipient_Fulfillment_or_Mediator
https://www.e-sword.net/


Le Royaume Éternel 
Descendance, Nouvelle Terre et Gouvernement 

 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    233 

 

NASA (20 octobre 2020). “Neutron Stars Create Gold and Platinum in Their Wake” [« Les 
étoiles à neutrons créent de l'or et du platine dans leur sillage »] 
https://www.nasa.gov/image-feature/neutron-stars-create-gold-and-
platinum-in-their-wake  

 
Oskin, B. (2015, 2 janvier) “What If Every Volcano on Earth Erupted at Once?” [« Et si 

tous les volcans de la Terre entraient en éruption en même temps ? »]. 
https://www.livescience.com/49305-what-if-all-volcanoes-erupted.html  

 
Pentecost, D. (1958). Things to come. A study in biblical eschatology [Choses à venir. Une 

étude en eschatologie biblique]. Grand Rapids. 
 
Plitt, L. (2011, 17 janvier). Secretos climáticos escondidos bajo el Mar Muerto [Des 

secrets climatiques cachés sous la mer Morte]. BBC News Mundo.  
http://www.bbc.com/mundo/noticias/2011/01/110110_mar_muerto_clima_l
p 

 
Salus, B. (2013). Psalm 83. The Missing Prophecy Revealed [Psaume 83. La prophétie 

cachée révélée]. Prophecy Depot Ministries.  
 
Scofield, S. I. (1996) [1909]. Santa Biblia Anotada por Scofield [Sainte Bible annotée par 

Scofield]. Publicaciones españolas. 
 
Stamps, D. (1993). Biblia de estudio de la vida plena Antiguo y Nuevo Testamento. Reina-

Valera 1960 [Étude complète de la Bible Ancien et Nouveau Testament. Reina-
Valera 1960]. Vida. 

 
Watson, W. C. (2015). Dispensationalism before Darby: Seventeenth-Century and 

Eighteen-Century English Apocalypticism [Le dispensationalisme avant Darby : 
l'apocalypticisme anglais du XVIIe siècle et du XVIIIe siècle]. Lampion Press. 

 
 Wellum, S. J, Parker B. E. (2016). Progressive Covenantalism: Charting a Course between 

Dispensational and Covenant Theologies [L'alliance progressiste : tracer un 
chemin entre les théologies dispensationnelles et les théologies de l’alliance]. 
B&H Academic. 

 

https://www.nasa.gov/image-feature/neutron-stars-create-gold-and-platinum-in-their-wake
https://www.nasa.gov/image-feature/neutron-stars-create-gold-and-platinum-in-their-wake
https://www.livescience.com/49305-what-if-all-volcanoes-erupted.html
http://www.bbc.com/mundo/noticias/2011/01/110110_mar_muerto_clima_lp
http://www.bbc.com/mundo/noticias/2011/01/110110_mar_muerto_clima_lp


Bibliographie 

Bérée                                                                                  234 
 

À PROPOS DES AUTEURS 
 

Gabriel A. Ferrer est le pasteur de l'église chrétienne Berea Barranquilla, en Colombie. 

Il est titulaire d'un doctorat en lettres de l'Université nationale autonome du Mexique 

(UNAM), d'une maîtrise en théologie de l'Université Laurel (États-Unis) et est l'auteur 

de nombreux ouvrages sur la Bible et la théologie. 

 

Yolanda Rodríguez est enseignante à l'Église chrétienne de Berea Barranquilla, en 

Colombie. Elle est titulaire d'un doctorat en linguistique du Colegio de México (D.F), 

d'une maîtrise en théologie de l'Université Laurel (États-Unis) et est l'auteur de 

nombreux livres sur la Bible et la théologie. 

 

Gabriel Ferrer et Yolanda Rodríguez sont également les auteurs des livres (entre autres 

titres) : 

 

• Homilética Bíblica (L'homilétique biblique : Théorie et pratique de la prédication). 

• Escatología Bíblica (L'eschatologie biblique : Doctrine de la fin des temps). 

• Neumatología : Doctrina del Espíritu Santo (La Pneumatologie : Doctrine de l'Esprit 

Saint). 

• Hamartiología y Soteriología : Doctrina del pecado y de la salvación (Hamartiologie et 

sotériologie : Doctrine du péché et du salut. 

• Cristología : Doctrina de la persona y obra de Cristo (Christologie : Doctrine de la 

personne et de l'œuvre du Christ). 

• Consejería Bíblica (Conseil biblique). 

 

 

 



 

 
Gabriel Alberto Ferrer Ruiz • Yolanda Rodríguez Cadena                                    235 

 

 


